
 

  



(1) 

 

พระเจ้าทรงรักท่าน  

Dilexit Te  

พระราชด ารสัเตอืนใจ (Apostolic Exhortation)  

ฉบบัแรกของสมเดจ็พระสนัตะปาปาเลโอที ่14  

บทน า 

1. “เราได้รักเจ้า” (วว 3:9) องค์พระผู้เป็นเจ้าตรัสถ้อยคำเหล่านี้แก่ชุมชนค

ริสตชนแห่งหนึ่ง ซึ่งต่างจากกลุ่มอื่น ๆ ตรงที่ไม่มีอิทธิพลหรือทรัพยากรใด 

ๆ และกลับถูกปฏิบัติด้วยความรุนแรงและการดูถูกเหยียดหยาม: “เจ้ามี

กำลังเพียงเล็กน้อย... เราจะทำให้พวกเขามากราบลงแทบเท้าของเจ้า” (วว 

3:8-9) ข้อความนี้เตือนใจให้เราระลึกถึงถ้อยคำในบทเพลงของพระนางมา

รีย์: “พระองค์ทรงรื้อผู้ทรงอำนาจลงจากบัลลังก์ และทรงยกย่องผู้ต่ำต้อย

ให้สูงขึ้น พระองค์ทรงประทานสิ่งดีทั้งหลายแก่ผู้อดอยาก และทรงส่ง

เศรษฐีให้กลับไปมือเปล่า” (ลก 1:52-53)  

2. คำประกาศความรักนี้ ซึ่งนำมาจากหนังสือวิวรณ์ สะท้อนถึงความลึกลับ

อันมิรู้จบที่สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสได้ไตร่ตรองไว้ในพระสมณสาส์น 

Dilexit Nos (ดีเลกซี นอส) เกี่ยวกับความรักในความเป็นมนุษย์และความ

เป็นพระเจ้าของพระหฤทัยพระเยซูคริสต์ ในเอกสารฉบับนั้น เราได้เห็นว่า



(2) 

 
พระเยซูทรงระบุพระองค์เองว่าเป็นหนึ่งเดียวกับ “ชนชั้นต่ำสุดของสังคม” 

และด้วยความรักที่หลั่งไหลจนถึงท่ีสุด พระองค์ทรงยืนยันศักดิ์ศรีของ

มนุษย์ทุกคน โดยเฉพาะเมื่อ “พวกเขาอ่อนแอ ถูกดูหมิ่น หรือทนทุกข์” 

เมื่อเราเพ่งพินิจความรักของพระคริสต์ “เราเองก็ได้รับแรงบันดาลใจให้ใส่

ใจต่อความทุกข์และความต้องการของผู้อื่นมากขึ้น และม่ันใจในความ

พยายามของเราที่จะมีส่วนร่วมในงานกอบกู้ของพระองค์ ในฐานะเครื่องมือ

ในการแพร่ขยายความรักของพระองค์”  

3. ด้วยเหตุนี้ เพ่ือเป็นการสืบเนื่องจากพระสมณสาส์น Dilexit Nos 

สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสจึงได้เตรียมร่างสมณสาส์นเตือนใจฉบับหนึ่ง

ในช่วงเดือนท้าย ๆ ของชีวิตท่าน ว่าด้วยความห่วงใยของพระศาสนจักรต่อ

คนยากจน โดยท่านได้ตั้งชื่อว่า Dilexi Te เสมือนหนึ่งพระคริสต์ตรัส

ถ้อยคำเหล่านั้นแก่พวกเขาทุกคนว่า: “เจ้ามีกำลังเพียงเล็กน้อย” แต ่

“เราได้รักเจ้า” (วว 3:9) ข้าพเจ้ายินดีที่จะรับเอกสารนี้มาเป็นของ

ข้าพเจ้าเอง — โดยเพิ่มเติมข้อคิดเห็นบางประการ — และออกเอกสารนี้

ในช่วงเริ่มต้นสมณสมัยของข้าพเจ้า เนื่องจากข้าพเจ้ามีความปรารถนา

ร่วมกับผู้นำที่รักของข้าพเจ้า ที่จะให้คริสตชนทุกคนตระหนักถึงความ

เชื่อมโยงอย่างใกล้ชิดระหว่างความรักของพระคริสต์กับการเรียกของ

พระองค์ให้ดูแลคนยากจน ข้าพเจ้าเองก็ถือเป็นสิ่งสำคัญที่จะต้องยืนกราน

ในหนทางสู่ความศักดิ์สิทธิ์นี้ เพราะ “ในการเรียกให้จำพระองค์ได้ในคน

ยากจนและผู้ทนทุกข์ เราได้เห็นการเปิดเผยของพระหฤทัยพระคริสต์ 



(3) 

 
ความรู้สึกและการเลือกท่ีลึกซ้ึงที่สุดของพระองค์ ซึ่งนักบุญทุกคนแสวงหา

ที่จะเลียนแบบ”  

บทท่ี 1 ถ้อยค าส าคัญบางประการ  

4. บรรดาศิษย์ของพระเยซูตำหนิหญิงที่เทน้ำมันหอมราคาแพงลงบนพระ

เศียรของพระองค์ พวกเขาพูดว่า: “สิ้นเปลืองไปทำไม? น้ำมันนี้อาจขายได้

เงินจำนวนมากเพ่ือนำไปแจกจ่ายให้คนยากจน” แต่อย่างไรก็ตาม องค์พระ

ผู้เป็นเจ้าตรัสตอบพวกเขาว่า: “คนยากจนนั้นอยู่กับท่านเสมอ แต่เราจะไม่

อยู่กับท่านเสมอไป” (มธ 26:8-9,11) หญิงผู้นั้นมองเห็นพระเมสสิยาห์ผู้ต่ำ

ต้อยและทนทุกข์ในพระเยซู ซึ่งนางสามารถเทความรักทั้งหมดของนางลง

ไปได้ ช่างเป็นการปลอบประโลมที่ยิ่งใหญ่เพียงใดที่การชโลมน้ำมันนั้นมอบ

ให้แก่พระเศียร ซึ่งในอีกไม่กี่วันจะถูกแทงด้วยหนาม! แน่นอนว่ามันเป็น

เพียงการกระทำเล็กๆ แต่ผู้ที่ทนทุกข์ย่อมรู้ดีว่าแม้เพียงการแสดงความรัก

เล็กน้อยก็ยิ่งใหญ่เพียงใด และนำความบรรเทามาให้ได้มากเพียงไหน พระ

เยซูทรงเข้าใจสิ่งนี้และตรัสกับเหล่าศิษย์ว่าความทรงจำในการกระทำของ

นางจะคงอยู่: “ท่ีใดที่มีการประกาศข่าวดีนี้ไปทั่วโลก สิ่งที่นางทำจะถูกเล่า

ขานเพ่ือระลึกถึงนาง” (มธ 26:13) ความเรียบง่ายของการกระทำของหญิง

ผู้นั้นสื่อความหมายมากมาย ไม่มีเครื่องหมายแห่งความรักใด แม้จะ

เล็กน้อยท่ีสุด ที่จะถูกลืมเลือน โดยเฉพาะหากแสดงต่อผู้ที่ทนทุกข์ โดด

เดี่ยว หรือขัดสน ดังเช่นองค์พระผู้เป็นเจ้าในเวลานั้น  



(4) 

 
5. ดังนั้น ความรักต่อองค์พระผู้เป็นเจ้าจึงเป็นหนึ่งเดียวกับความรักต่อคน

ยากจน พระเยซูองค์เดียวกับที่ตรัสว่า “คนยากจนนั้นอยู่กับท่านเสมอ” 

(มธ 26:11) ก็ทรงสัญญากับเหล่าศิษย์ด้วยว่า: “เราอยู่กับท่านทุกวัน

ตลอดไป” (มธ 28:20) เรานึกถึงคำตรัสของพระองค์เช่นกันว่า: “ท่านทำสิ่ง

ใดต่อพี่น้องผู้ต่ำต้อยที่สุดของเราคนหนึ่ง ท่านก็ทำสิ่งนั้นต่อเรา” (มธ 

25:40) นี่ไม่ใช่เรื่องของความเมตตาตามประสามนุษย์เท่านั้น แต่เป็นการ

เปิดเผยความจริง: การสัมผัสกับผู้ที่ต่ำต้อยและไร้อำนาจเป็นหนทาง

พ้ืนฐานในการพบกับองค์พระผู้เป็นเจ้าแห่งประวัติศาสตร์ พระองค์ยังคง

ตรัสกับเราผ่านทางคนยากจน 

นกับญุฟรงัซสิ  

6. สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิส เมื่ออธิบายถึงการเลือกใช้พระนามนั้น ได้

เล่าว่าหลังจากการเลือกตั้ง พระคาร์ดินัลเพื่อนของท่านได้สวมกอด จูบ 

และบอกท่านว่า: “อย่าลืมคนจน!” นี่เป็นคำเรียกร้องเดียวกับที่ผู้นำพระศา

สนจักรได้ขอต่อนักบุญเปาโลเมื่อท่านขึ้นไปยังกรุงเยรูซาเล็มเพ่ือยืนยัน

พันธกิจของท่าน (เทียบ กท 2:1-10) หลายปีต่อมา อัครสาวกยังคงยืนยัน

ได้ว่านี่คือ “สิ่งที่ข้าพเจ้ากระตือรือร้นที่จะทำ” (กท 2:10) การดูแลคน

ยากจนยังเป็นความห่วงใยอย่างยิ่งของนักบุญฟรังซิสแห่งอัสซีซี: พระคริสต์

เองได้สวมกอดฟรังซิสในร่างของผู้ป่วยโรคเรื้อนและเปลี่ยนชีวิตของท่าน 



(5) 

 
แม้ในปัจจุบัน นักบุญฟรังซิสในฐานะ "คนยากจนแห่งอัสซีซี" ยังคงสร้างแรง

บันดาลใจให้เราด้วยแบบอย่างอันโดดเด่นของท่าน 

7. แปดศตวรรษก่อน นักบุญฟรังซิสได้กระตุ้นให้เกิดการฟ้ืนฟูทางพระวร

สารในหมู่คริสตชนและสังคมในสมัยนั้น จากชายหนุ่มที่ม่ังคั่งและมั่นใจใน

ตนเอง ฟรังซิสต้องประหลาดใจและกลับใจจากการสัมผัสโดยตรงกับคน

ยากจนและผู้ถูกทอดทิ้งในสังคม เรื่องราวชีวิตของท่านยังคงดึงดูดความคิด

และจิตใจของผู้มีความเชื่อ และแม้แต่ผู้ไม่มีความเชื่อจำนวนมาก มัน 

“เปลี่ยนประวัติศาสตร์” ก้าวต่อไปในเส้นทางเดียวกันนี้เกิดข้ึนโดยสภา

สังคายนาวาติกันท่ี 2 ดังที่นักบุญเปาโลที่ 6 ชี้ให้เห็นว่า “อุปมาเรื่องชาว

สะมาเรียผู้ใจดีเป็นแบบอย่างจิตตารมณ์ของสภาสังคายนา” ข้าพเจ้ามั่นใจ

ว่าการเลือกเข้าข้างฝ่ายคนยากจน (preferential choice for the 

poor) เป็นแหล่งกำเนิดของการฟ้ืนฟูที่พิเศษท้ังสำหรับพระศาสนจักรและ

สังคม หากเราเพียงแต่ปลดปล่อยตนเองจากความยึดติดในตนเองและเปิด

หูรับฟังเสียงร้องของพวกเขา 

เสยีงรอ้งของคนยากจน 

8. ข้อความในพระคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์ที่พระเจ้าทรงเปิดเผยพระองค์ต่อโมเสส

ในพุ่มไม้ที่ลุกเป็นไฟ สามารถใช้เป็นจุดเริ่มต้นที่มั่นคงสำหรับความพยายาม

นี้ ที่นั่นพระองค์ตรัสว่า: “เราเห็นความทุกข์ทรมานของประชากรของเราใน

อียิปต์ เราได้ยินเสียงร้องของเขาเพราะนายงานกดขี่ เรารู้ความทุกข์ร้อน



(6) 

 
ของเขา และเราลงมาเพ่ือช่วยเขาให้รอดพ้น... ดังนั้น จงมาเถิด เราจะส่งเจ้า

ไป” (อพ 3:7-8,10) พระเจ้าทรงแสดงความห่วงใยต่อความต้องการของ

คนยากจน: “เม่ือชาวอิสราเอลร้องทูลองค์พระผู้เป็นเจ้า พระองค์ทรงโปรด

ให้ผู้ช่วยรอดพ้นเกิดขึ้น” (วว 3:15) ในการได้ยินเสียงร้องของคนยากจน 

เราถูกขอให้เข้าไปในพระหฤทัยของพระเจ้า ผู้ทรงห่วงใยความต้องการของ

บุตรหลานของพระองค์เสมอ โดยเฉพาะผู้ที่ขัดสนที่สุด หากเรายังคง

เพิกเฉยต่อเสียงร้องนั้น คนยากจนอาจร้องทูลพระเจ้ากล่าวโทษเรา และเรา

จะมีความผิด (เทียบ ฉธบ 15:9) และหันหนีไปจากพระหฤทัยของพระเจ้า 

9. สภาพของคนยากจนเป็นเสียงร้องที่ท้าทายชีวิต สังคม ระบบการเมือง

และเศรษฐกิจ และที่สำคัญคือพระศาสนจักร มาตลอดประวัติศาสตร์

มนุษยชาติ บนใบหน้าที่บอบช้ำของคนยากจน เราเห็นความทุกข์ทรมาน

ของผู้บริสุทธิ์ และดังนั้นจึงเห็นความทุกข์ทรมานของพระคริสต์เอง ใน

ขณะเดียวกัน เราอาจต้องพูดให้ถูกต้องยิ่งขึ้นถึง "หลายใบหน้า" ของคน

ยากจนและความยากจน เนื่องจากเป็นปรากฏการณ์ที่มีหลายมิติ ในความ

เป็นจริง ความยากจนมีหลายรูปแบบ: ความยากจนของผู้ขาดแคลนปัจจัย

ยังชีพ, ความยากจนของผู้ที่ถูกกีดกันทางสังคมและขาดเครื่องมือในการส่ง

เสียงเพ่ือศักดิ์ศรีและความสามารถของตน, ความยากจนทางศีลธรรมและ

จิตวิญญาณ, ความยากจนทางวัฒนธรรม, ความยากจนของผู้ที่อยู่ใน

สภาวะอ่อนแอหรือเปราะบางส่วนบุคคลหรือทางสังคม, ความยากจนของผู้

ที่ไม่มีสิทธิ์ ไม่มีพ้ืนที่ ไม่มีเสรีภาพ 



(7) 

 
10. ในแง่นี้ อาจกล่าวได้ว่าความมุ่งม่ันต่อคนยากจนและการขจัดสาเหตุ

เชิงโครงสร้างของความยากจนได้รับความสำคัญมากข้ึนในทศวรรษที่ผ่าน

มา แต่ก็ยังไม่เพียงพอ นี่เป็นเพราะสังคมของเรามักนิยมเกณฑ์ในการ

ดำเนินชีวิตและการเมืองที่เต็มไปด้วยความไม่เท่าเทียมมากมาย ผลที่

ตามมาคือ ความยากจนรูปแบบเดิมที่เราตระหนักและพยายามต่อสู้ กำลัง

ถูกสมทบด้วยรูปแบบใหม่ๆ ที่บางครั้งแนบเนียนและอันตรายยิ่งกว่า จาก

มุมมองนี้ เป็นเรื่องที่น่ายินดีที่สหประชาชาติได้กำหนดให้การขจัดความ

ยากจนเป็นหนึ่งในเป้าหมายแห่งสหัสวรรษ 

11. ความมุ่งม่ันที่เป็นรูปธรรมต่อคนยากจนต้องมาพร้อมกับการเปลี่ยน

ความคิดท่ีส่งผลในระดับวัฒนธรรม ความจริงแล้ว ภาพลวงตาของความสุข

ที่ได้จากชีวิตที่สะดวกสบายผลักดันผู้คนจำนวนมากไปสู่วิสัยทัศน์ชีวิตที่

เน้นการสะสมความมั่งคั่งและความสำเร็จทางสังคมไม่ว่าจะต้องแลกด้วย

อะไรก็ตาม แม้จะต้องเอาเปรียบผู้อื่นและอาศัยอุดมคติทางสังคมและ

ระบบการเมือง-เศรษฐกิจที่ไม่ยุติธรรมซึ่งเอ้ือต่อผู้ที่แข็งแกร่งที่สุด ดังนั้น 

ในโลกที่คนยากจนมีจำนวนเพ่ิมข้ึน เรากลับเห็นการเติบโตของกลุ่มชนชั้น

นำที่ร่ำรวย ซึ่งอาศัยอยู่ในฟองสบู่แห่งความสะดวกสบายและความหรูหรา 

แทบจะเป็นคนละโลกกับคนทั่วไป นี่หมายความว่าวัฒนธรรมที่ทิ้งขว้าง

ผู้อื่นยังคงดำรงอยู่ — บางครั้งก็ถูกปิดบังไว้อย่างดี — โดยไม่รู้ตัว และทน

ดูด้วยความเฉยเมยที่ผู้คนนับล้านต้องตายเพราะความหิวโหยหรือเอาชีวิต

รอดในสภาพที่ไม่เหมาะสมกับมนุษย์ ไม่ก่ีปีมานี้ ภาพเด็กท่ีไร้ชีวิตนอนอยู่



(8) 

 
บนชายหาดเมดิเตอร์เรเนียนได้ก่อให้เกิดความตื่นตระหนก; แต่น่าเสียดาย 

นอกเหนือจากเสียงวิจารณ์ชั่วครู่ชั่วยาม เหตุการณ์ทำนองนี้กลายเป็นเรื่อง

ที่ไม่สำคัญและถูกมองว่าเป็นข่าวเล็กๆ น้อยๆ 

12. เราต้องไม่พูดอย่างประณีประนอมเม่ือกล่าวถึงปัญหาของความยากจน 

เพราะผู้คนจำนวนมากต้องเผชิญเนื่องจากการขาดแคลนอาหารและน้ำ ใน

ประเทศที่ร่ำรวย จำนวนคนยากจนที่เพ่ิมข้ึนก็น่าเป็นห่วงเช่นกัน ในยุโรป 

ครอบครัวจำนวนมากข้ึนเรื่อยๆ พบว่าตนเองไม่สามารถประคับประคองไป

จนถึงสิ้นเดือนได้ โดยทั่วไป เรากำลังเห็นการเพ่ิมข้ึนของความยากจน

หลากหลายประเภท ซึ่งไม่ใช่ความจริงเพียงหนึ่งเดียวอีกต่อไป แต่เกี่ยวข้อง

กับรูปแบบความยากจนทางเศรษฐกิจและสังคมที่หลากหลาย สะท้อนถึง

การกระจายของความไม่เท่าเทียมแม้ในบริบทที่มั่งค่ัง อย่าลืมว่า “ผู้หญิงที่

ตกอยู่ในสถานการณ์ถูกกีดกัน ถูกทารุณกรรม และถูกใช้ความรุนแรงนั้น

ยากจนเป็นสองเท่า เพราะพวกเธอมักมีความสามารถในการปกป้องสิทธิ

ของตนน้อยกว่า ถึงกระนั้น เราก็ยังเห็นตัวอย่างความกล้าหาญใน

ชีวิตประจำวันของพวกเธอในการปกป้องและคุ้มครองครอบครัวที่

เปราะบางอยู่เสมอ” แม้จะมีการเปลี่ยนแปลงสำคัญในบางประเทศ แต่ 

“การจัดระเบียบสังคมทั่วโลกยังห่างไกลจากการสะท้อนให้เห็นชัดเจนว่า

ผู้หญิงมีศักดิ์ศรีและสิทธิเท่าเทียมกับผู้ชาย เราพูดอย่างหนึ่ง แต่การ

ตัดสินใจและความเป็นจริงบอกอีกอย่างหนึ่ง” โดยเฉพาะเมื่อเราพิจารณา

จำนวนผู้หญิงที่ยากไร้จริงๆ 



(9) 

 
อคตทิางอดุมการณ ์

13. หลายครั้งที่เรามองข้ามข้อมูลแสดงความเป็นจริง หรือการ “ตีความว่า

สถานการณ์ของคนยากจนไม่ได้เลวร้ายนัก” หรือกล่าวว่า “กฎเกณฑ์ทาง

เศรษฐกิจบางอย่างมีประสิทธิผลต่อการเติบโต แต่ไม่ใช่สำหรับการพัฒนา

มนุษย์อย่างบูรณาการ ความมั่งค่ังเพ่ิมขึ้น แต่มาพร้อมกับความไม่เท่าเทียม 

ส่งผลให้ ‘ความยากจนรูปแบบใหม่ๆ ปรากฏขึ้น’ การอ้างว่าโลกสมัยใหม่

ได้ลดความยากจนลงนั้นเกิดจากการวัดความยากจนด้วยเกณฑ์ในอดีตที่ไม่

สอดคล้องกับความเป็นจริงในปัจจุบัน ในสมัยก่อน การไม่มีไฟฟ้าใช้ไม่ถือ

ว่าเป็นสัญญาณของความยากจน... ความยากจนต้องถูกเข้าใจและวัดใน

บริบทของโอกาสที่มีอยู่จริงในแต่ละช่วงประวัติศาสตร์” อย่างไรก็ตาม 

เอกสารปี 1984 ของประชาคมยุโรปประกาศว่า “‘คนยากจน’ หมายถึง

บุคคล ครอบครัว และกลุ่มบุคคลที่มีทรัพยากร (ทางวัตถุ วัฒนธรรม และ

สังคม) จำกัดจนถูกกีดกันจากวิถีชีวิตขั้นต่ำที่ยอมรับได้ในรัฐสมาชิกที่พวก

เขาอาศัยอยู่” หากเรายอมรับว่ามนุษย์ทุกคนมีศักดิ์ศรีเท่าเทียมกันโดยไม่

ขึ้นกับสถานที่เกิด ความแตกต่างมหาศาลระหว่างประเทศและภูมิภาคก็

เป็นสิ่งที่เพิกเฉยไม่ได้ 

14. คนยากจนไม่ได้อยู่ที่นั่นโดยบังเอิญหรือเพราะโชคชะตาที่มืดบอดและ

โหดร้าย และสำหรับคนส่วนใหญ่ ความยากจนไม่ใช่ทางเลือก กระนั้นยังมีผู้

ที่กล้าอ้างเช่นนี้ ซึ่งเผยให้เห็นความมืดบอดและความโหดร้ายของพวกเขา

เอง แน่นอน ในหมู่คนยากจนมีผู้ที่ไม่ต้องการทำงาน อาจเพราะบรรพบุรุษ



(10) 

 
ที่ทำงานหนักมาตลอดชีวิตก็ยังตายอย่างยากจน แต่ยังมีอีกมากมาย — ทั้ง

ชายและหญิง — ที่ทำงานตั้งแต่เช้าจรดค่ำ อาจจะเก็บของเก่าหรือทำนอง

นั้น ทั้งท่ีรู้ว่างานหนักของพวกเขาจะช่วยให้แค่พอประทังชีวิต แต่ไม่มีวันทำ

ให้ชีวิตดีขึ้นจริงๆ และไม่อาจกล่าวได้ว่าคนส่วนใหญ่ยากจนเพราะพวกเขา 

“ไม่สมควร” ได้ดีกว่านี้ ดังที่มุมมองแบบพวกมากลากไป (meritocracy) 

ที่บิดเบือนซึ่งมองเห็นแต่ผู้ประสบความสำเร็จว่าเป็นผู้ “สมควรได้รับ” 

พยายามจะอ้าง 

15. คริสตชนเอง ในหลายโอกาส ก็ยอมจำนนต่อทัศนคติที่ถูกหล่อหลอม

โดยอุดมการณ์ทางโลก หรือแนวทางทางการเมืองและเศรษฐกิจที่นำไปสู่

การเหมารวมอย่างหยาบๆ และข้อสรุปที่ผิดพลาด ความจริงที่ว่าบางคน

เมินเฉยหรือเยาะเย้ยงานการกุศล ราวกับว่าเป็นความหลงใหลของคนกลุ่ม

น้อยและไม่ใช่หัวใจสำคัญของพันธกิจของพระศาสนจักร ทำให้ข้าพเจ้า

มั่นใจถึงความจำเป็นที่จะต้องกลับไปอ่านพระวรสารใหม่อีกครั้ง มิฉะนั้น

เราจะเสี่ยงต่อการแทนที่พระวรสารด้วยปัญญาของโลกนี้ คนยากจนไม่อาจ

ถูกละเลยได้ หากเราต้องการคงอยู่ในกระแสธารแห่งชีวิตของพระศาสน

จักรที่มีต้นกำเนดิในพระวรสารและออกดอกออกผลในทุกยุคทุกสมัย 

 



(11) 

 

บทท่ี 2 พระเจ้าทรงเลือกคนยากจน 

การเลอืกคนยากจน 

16. พระเจ้าทรงเป็นความรักที่เปี่ยมด้วยเมตตา และแผนการแห่งความรัก

ของพระองค์ ซึ่งคลี่คลายและสำเร็จบริบูรณ์ในประวัติศาสตร์นั้น เหนือสิ่ง

อ่ืนใดคือการเสด็จลงมาและการมาอยู่ท่ามกลางเราเพื่อปลดปล่อยเราจาก

ความเป็นทาส ความกลัว บาป และอำนาจแห่งความตาย เมื่อ

ทอดพระเนตรสภาพความเป็นมนุษย์ด้วยสายตาที่เมตตาและพระทัยที่

เปี่ยมด้วยความรัก พระองค์ทรงหันมาหาสิ่งสร้างของพระองค์และดูแล

ความขัดสนของพวกเขา เพ่ือที่จะร่วมรับรู้ถึงข้อจำกัดและความเปราะบาง

ในธรรมชาติมนุษย์ของเรา พระองค์เองจึงทรงยอมเป็นคนยากจนและ

บังเกิดในเนื้อหนังเหมือนอย่างเรา เราได้รู้จักพระองค์ในความต่ำต้อยของ

ทารกท่ีวางอยู่ในรางหญ้า และในความอัปยศอดสูที่สุดบนไม้กางเขน ซึ่ง

พระองค์ทรงร่วมรับความยากจนขั้นรุนแรงที่สุดของเรา นั่นคือความตาย 

ดังนั้น จึงเข้าใจได้ง่ายว่าทำไมเราถึงพูดในทางเทววิทยาได้ว่า พระเจ้าทรง

มี "การเลือกเข้าข้างฝ่ายคนยากจน" (preferential option 

for the poor) ซึ่งเป็นสำนวนที่เกิดข้ึนในบริบทของทวีปละตินอเมริกา

และโดยเฉพาะอย่างยิ่งในการประชุมที่ปวยบลา แต่ได้รับการผสมผสานเข้า

กับคำสอนต่อๆ มาของพระศาสนจักรเป็นอย่างดี “ความพึงใจ” นี้ไม่ได้บ่ง

บอกถึงการผูกขาดหรือการเลือกปฏิบัติต่อกลุ่มอ่ืนแต่อย่างใด ซึ่งเป็นสิ่งที่



(12) 

 
เป็นไปไม่ได้สำหรับพระเจ้า แต่มีเจตนาเพ่ือเน้นย้ำการกระทำของพระเจ้าที่

ขับเคลื่อนด้วยความเมตตาต่อความยากจนและความอ่อนแอของ

มนุษยชาติทั้งมวล ด้วยความปรารถนาที่จะสถาปนาอาณาจักรแห่งความ

ยุติธรรม ภราดรภาพ และความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน พระเจ้าทรงมีท่ีว่าง

พิเศษในพระทัยสำหรับผู้ที่ถูกเลือกปฏิบัติและถูกกดขี่ และพระองค์ทรง

ขอให้เรา ซึ่งเป็นพระศาสนจักรของพระองค์ ตัดสินใจเลือกอย่างเด็ดขาด

และถึงรากถึงโคนเพ่ือเข้าข้างผู้ที่อ่อนแอที่สุด 

17. ด้วยมุมมองนี้ ช่วยให้เราเข้าใจพระคัมภีร์พันธสัญญาเดิม ที่นำเสนอ

พระเจ้าในฐานะมิตรและผู้ปลดปล่อยคนยากจน ผู้ทรงสดับฟังเสียงร้องของ

คนยากจนและยื่นมือเข้ามาเพ่ือปลดปล่อยพวกเขา (เทียบ สด 34:7) พระ

เจ้าผู้ทรงเป็นที่ลี้ภัยของคนยากจน ทรงประณามความอยุติธรรมที่กระทำ

ต่อผู้ที่อ่อนแอที่สุดผ่านทางบรรดาประกาศก — เรานึกถึงอาโมสและอิส

ยาห์เป็นพิเศษ — และทรงกระตุ้นให้อิสราเอลฟื้นฟูการนมัสการจาก

ภายใน เพราะคนเราไม่สามารถอธิษฐานและถวายเครื่องบูชาได้ในขณะที่

กดข่ีผู้ที่อ่อนแอและยากจนที่สุด ตั้งแต่เริ่มแรกในพระคัมภีร์ ความรักของ

พระเจ้าแสดงออกอย่างชัดเจนด้วยการปกป้องผู้ที่อ่อนแอและยากจน จน

อาจกล่าวได้ว่าพระองค์ทรงมีความรักใคร่เอ็นดูเป็นพิเศษต่อพวกเขา “พระ

หฤทัยของพระเจ้ามีท่ีว่างพิเศษสำหรับคนยากจน... ประวัติศาสตร์การไถ่กู้

ทั้งหมดของเราถูกทำเครื่องหมายด้วยการประทับอยู่ของคนยากจน” 



(13) 

 
พระเยซู พระเมสสยิาหผ์ูย้ากจน 

18. ประวัติศาสตร์ในพันธสัญญาเดิมเกี่ยวกับความรักที่เลือกข้างคน

ยากจนของพระเจ้าและความพร้อมที่จะสดับฟังเสียงร้องของพวกเขา — 

ซึ่งข้าพเจ้าได้กล่าวถึงโดยสังเขป — ได้บรรลุความสมบูรณ์ในพระเยซู

ชาวนาซาเร็ธ โดยการรับสภาพมนุษย์ พระองค์ “ทรงสละพระองค์เอง รับ

สภาพทาส ทรงบังเกิดเป็นมนุษย์” (ฟป 2:7) และในรูปแบบนั้นพระองค์ได้

นำความรอดพ้นมาสู่เรา ความยากจนของพระองค์เป็นความยากจนที่ถึง

รากถึงโคน ซึ่งมีรากฐานมาจากพันธกิจที่จะเปิดเผยความรักของพระเจ้าที่มี

ต่อเราอย่างเต็มเปี่ยม (เทียบ ยน 1:18; 1 ยน 4:9) ดังที่นักบุญเปาโลกล่าว

ไว้อย่างสั้นกระชับแต่น่าประทับใจตามแบบฉบับของท่านว่า: “ท่านรู้ถึง

พระหรรษทานของพระเยซูคริสต์ องค์พระผู้เป็นเจ้าของเราแล้วว่า แม้

พระองค์ทรงร่ำรวย ก็ยังทรงยอมกลายเป็นคนยากจนเพราะเห็นแก่ท่าน 

เพ่ือท่านจะได้ร่ำรวยเพราะความยากจนของพระองค์” (2 คร 8:9) 

19. พระวรสารแสดงให้เราเห็นว่าความยากจนได้ประทับรอยอยู่ในทุก

แง่มุมของชีวิตพระเยซู ตั้งแต่วินาทีที่พระองค์เสด็จเข้ามาในโลก พระเยซู

ทรงรู้จักประสบการณ์อันขมข่ืนของการถูกปฏิเสธ ผู้นิพนธ์พระวรสารลูกา

เล่าว่าโยเซฟและมารีย์ ซึ่งกำลังจะให้กำเนิดบุตร ได้เดินทางมาถึงเบธเลเฮม 

และเสริมอย่างน่าสะเทือนใจว่า “ไม่มีที่ในโรงเตี๊ยมสำหรับเขา” (ลก 2:7) 

พระเยซูประสูติในสภาพแวดล้อมที่ต่ำต้อยและถูกวางในรางหญ้า; จากนั้น 



(14) 

 
เพ่ือช่วยพระองค์ให้รอดพ้นจากการถูกสังหาร พวกเขาต้องหนีไปอียิปต์ 

(เทียบ มธ 2:13-15) เมื่อเริ่มพันธกิจเปิดเผย หลังจากประกาศในธรรม

ศาลาที่นาซาเร็ธว่าปีแห่งความโปรดปรานซึ่งจะนำความชื่นชมยินดีมาสู่คน

ยากจนได้สำเร็จในพระองค์แล้ว พระองค์กลับถูกขับไล่ออกจากเมือง 

(เทียบ ลก 4:14-30) พระองค์สิ้นพระชนม์เยี่ยงผู้ถูกขับไล่ ถูกนำออกไป

นอกกรุงเยรูซาเล็มเพ่ือถูกตรึงกางเขน (เทียบ มก 15:22) อันที่จริง นั่นคือ

คำอธิบายความยากจนของพระเยซูท่ีดีที่สุด: พระองค์ทรงประสบกับการ

ถูกกีดกันเช่นเดียวกับชะตากรรมของคนยากจน ผู้ที่ถูกสังคมขับไล่ พระเยซู

ทรงเป็นเครื่องแสดงให้เห็นถึง privilegium pauperum (อภิสิทธิ์ของคน

ยากจน) นี้ พระองค์ทรงนำเสนอพระองค์เองต่อโลกไม่เพียงในฐานะพระ

เมสสิยาห์ผู้ยากจน แต่ยังเป็นพระเมสสิยาห์ของและเพ่ือคนยากจนด้วย 

20. มีเบาะแสบางอย่างเกี่ยวกับสถานะทางสังคมของพระเยซู ประการแรก 

พระองค์ทรงทำงานเป็นช่างฝีมือ หรือช่างไม้, téktōn (เทียบ มก 6:3) คน

เหล่านี้หาเลี้ยงชีพด้วยแรงงานฝีมือ เนื่องด้วยไม่ได้เป็นเจ้าของที่ดิน พวก

เขาจึงถูกมองว่าต่ำต้อยกว่าชาวนา เมื่อโยเซฟและมารีย์นำพระกุมารเยซูมา

ถวายในพระวิหาร บิดามารดาของพระองค์ถวายนกเขาคู่หนึ่งหรือนกพิราบ 

(เทียบ ลก 2:22-24) ซึ่งตามข้อกำหนดของหนังสือเลวีนิติ (เทียบ 12:8) ถือ

เป็นเครื่องบูชาของคนยากจน เหตุการณ์ที่ค่อนข้างสำคัญในพระวรสารเล่า

ว่าพระเยซูและบรรดาศิษย์เด็ดรวงข้าวมากินขณะเดินผ่านทุ่งนา (เทียบ มก 



(15) 

 
2:23-28) มีเพียงคนยากจนเท่านั้นที่ได้รับอนุญาตให้เก็บข้าวตกในทุ่งนา

เช่นนี้ ยิ่งไปกว่านั้น พระเยซูตรัสถึงพระองค์เองว่า: “สุนัขจิ้งจอกยังมีโพรง 

และนกในอากาศยังมีรัง แต่บุตรแห่งมนุษย์ไม่มีที่ท่ีจะวางศีรษะ” (มธ 

8:20; ลก 9:58) แท้จริงแล้ว พระองค์ทรงเป็นอาจารย์พเนจร ซึ่งความ

ยากจนและความไม่ม่ันคงเป็นเครื่องหมายถึงความผูกพันของพระองค์กับ

พระบิดา สิ่งเหล่านี้ยังเป็นเงื่อนไขสำหรับผู้ที่ปรารถนาจะติดตามพระองค์

ในวิถีแห่งการเป็นศิษย์ ในทางนี้ การละท้ิงทรัพย์สิน ความมั่งค่ัง และความ

มั่นคงทางโลก กลายเป็นเครื่องหมายที่มองเห็นได้ของการมอบตนเองไว้กับ

พระเจ้าและการดูแลของพระองค์ 

21. เมื่อเริ่มพันธกิจเปิดเผย พระเยซูปรากฏองค์ในธรรมศาลาที่นาซาเร็ธ 

อ่านม้วนหนังสือของประกาศกอิสยาห์และนำถ้อยคำของประกาศกมาใช้

กับพระองค์เอง: “พระจิตของพระเจ้าทรงอยู่เหนือข้าพเจ้า เพราะพระองค์

ทรงเจิมข้าพเจ้าไว้ให้ประกาศข่าวดีแก่คนยากจน” (ลก 4:18; เทียบ อสย 

61:1) ด้วยเหตุนี้ พระองค์จึงเปิดเผยพระองค์เองว่าเป็นผู้ที่มาในปัจจุบัน

กาลของประวัติศาสตร์ เพ่ือนำความใกล้ชิดด้วยความรักของพระเจ้ามาให้ 

ซึ่งเหนือสิ่งอ่ืนใดคืองานแห่งการปลดปล่อยผู้ที่ตกเป็นทาสของความชั่วร้าย 

และเพ่ือผู้ที่อ่อนแอและยากจน เครื่องหมายที่มาพร้อมกับการเทศนาของ

พระเยซูคือการสำแดงความรักและความเมตตาที่พระเจ้าทรงมองดูผู้ป่วย 

คนยากจน และคนบาป ซึ่งถูกกีดกันจากสังคมและแม้แต่จากผู้มีความเชื่อ

เนื่องจากสภาพของพวกเขา พระองค์ทรงทำให้คนตาบอดมองเห็น รักษา



(16) 

 
คนโรคเรื้อน ปลุกคนตาย และประกาศข่าวดีแก่คนยากจน: พระเจ้าทรงอยู่

ใกล้ พระเจ้าทรงรักท่าน (เทียบ ลก 7:22) นี่อธิบายว่าทำไมพระองค์จึง

ประกาศว่า: “เป็นสุข ท่านที่ยากจน เพราะอาณาจักรของพระเจ้าเป็นของ

ท่าน” (ลก 6:20) พระเจ้าทรงแสดงความพึงพอพระทัยต่อคนยากจน: 

ถ้อยคำแห่งความหวังและการปลดปล่อยขององค์พระผู้เป็นเจ้าถูกส่งไปยัง

พวกเขาก่อนเป็นลำดับแรก ดังนั้น แม้ในความยากจนหรือความอ่อนแอ ไม่

ควรมีใครรู้สึกถูกทอดทิ้ง และพระศาสนจักร หากต้องการเป็นพระศาสน

จักรของพระคริสต์ ต้องเป็นพระศาสนจักรแห่งความสุขแท้จริง 

(Beatitudes) เป็นพระศาสนจักรที่ให้พ้ืนที่แก่ผู้ต่ำต้อยและเดินเคียงข้าง

คนยากจนในฐานะผู้ยากจน เป็นที่ซึ่งคนยากจนมีที่ทางพิเศษ (เทียบ ยก 

2:2-4) 

22. ในสมัยนั้น ผู้ขัดสนและผู้ป่วยที่ขาดแคลนปัจจัยยังชีพมักถูกบังคับให้

ขอทาน พวกเขาจึงแบกภาระเพ่ิมเติมคือความอับอายทางสังคม เนื่องจาก

ความเชื่อที่ว่าความเจ็บป่วยและความยากจนมีความเชื่อมโยงกับบาป

ส่วนตัว พระเยซูทรงต่อต้านความคิดนี้อย่างแข็งขันโดยยืนยันว่าพระเจ้า 

“ทรงให้ดวงอาทิตย์ขึ้นเหนือคนชั่วและคนดี และทรงให้ฝนตกเหนือคน

ชอบธรรมและคนอธรรม” (มธ 5:45) อันที่จริง พระองค์ทรงพลิกแนวคิด

นั้นอย่างสิ้นเชิง ดังที่เราเห็นจากตอนจบของอุปมาเรื่องเศรษฐีกับลาซารัส: 

“ลูกเอ๋ย จงจำไว้ว่าเมื่อยังมีชีวิตอยู่ ลูกได้รับสิ่งดีๆ และลาซารัสได้รับสิ่ง



(17) 

 
เลวร้าย แต่บัดนี้เขาได้รับการปลอบโยนอยู่ที่นี่ ส่วนลูกต้องทนทุกข์

ทรมาน” (ลก 16:25) 

23. ดังนั้นจึงชัดเจนว่า “ความเชื่อของเราในพระคริสต์ ผู้ทรงยอมเป็นคน

ยากจน และทรงอยู่ใกล้ชิดคนยากจนและผู้ถูกขับไล่เสมอ เป็นพื้นฐานของ

ความห่วงใยที่เรามีต่อการพัฒนาอย่างบูรณาการของสมาชิกที่ถูกละเลย

ที่สุดในสังคม” ข้าพเจ้ามักสงสัยว่า แม้คำสอนในพระคัมภีร์ศักดิ์สิทธิ์จะ

ชัดเจนเกี่ยวกับคนยากจน แต่ทำไมหลายคนยังคงคิดว่าพวกเขาสามารถ

เพิกเฉยต่อคนยากจนได้อย่างสบายใจ แต่สำหรับตอนนี้ ให้เราดำเนินตาม

ข้อไตร่ตรองของเราต่อไปเกี่ยวกับสิ่งที่พระคัมภีร์บอกเราเกี่ยวกับ

ความสัมพันธ์ของเรากับคนยากจนและสถานที่สำคัญของพวกเขาใน

ประชากรของพระเจ้า 

ความเมตตาตอ่คนยากจนในพระคมัภรี ์

24. อัครสาวกยอห์นเขียนว่า: “ผู้ที่ไม่รักพ่ีน้องที่มองเห็นได้ ย่อมไม่สามารถ

รักพระเจ้าที่มองไม่เห็นได้” (1 ยน 4:20) เช่นเดียวกัน ในคำตอบที่พระเยซู

ตรัสตอบธรรมจารย์ พระองค์ทรงยกบทบัญญัติโบราณสองข้อ: “ท่าน

จะต้องรักองค์พระผู้เป็นเจ้า พระเจ้าของท่าน สุดจิตใจ สุดวิญญาณ และ

สุดกำลังของท่าน” (ฉธบ 6:5) และ “ท่านจะต้องรักเพ่ือนมนุษย์เหมือนรัก

ตนเอง” (ลน 19:18) โดยรวมเข้าเป็นบทบัญญัติเดียวกัน ผู้นิพนธ์พระวร

สารมาระโกรายงานคำตอบของพระเยซูด้วยถ้อยคำเหล่านี้: “เอกเป็นเอก



(18) 

 
คือ ‘อิสราเอลเอ๋ย จงฟังเถิด องค์พระผู้เป็นเจ้า พระเจ้าของเราทรงเป็นองค์

พระผู้เป็นเจ้าแต่เพียงพระองค์เดียว ท่านจะต้องรักองค์พระผู้เป็นเจ้า พระ

เจ้าของท่าน สุดจิตใจ สุดวิญญาณ สุดสติปัญญา และสุดกำลังของท่าน’ 

ประการที่สองคือ ‘ท่านจะต้องรักเพ่ือนมนุษย์เหมือนรักตนเอง’ ไม่มี

บทบัญญัติอ่ืนใดยิ่งใหญ่กว่าสองข้อนี้” (12:29-31) 

25. ข้อความจากหนังสือเลวีนิตสอนเรื่องความรักต่อเพ่ือนบ้าน ในขณะที่

ข้อความอ่ืนๆ เรียกร้องให้มีความเคารพ — หรือแม้กระทั่งความรัก — ต่อ

ศัตรูด้วยซ้ำ: “เม่ือท่านพบวัวหรือลาของศัตรูหลงทางมา ท่านจงจูงมัน

กลับไปคืนเจ้าของ เมื่อท่านเห็นลาของผู้ที่เกลียดชังท่านล้มลงเพราะ

บรรทุกของหนัก และท่านไม่อยากช่วยปลดปล่อยมัน ท่านจะต้องช่วยเขา

ปลดปล่อยมัน” (อพ 23:4-5) ที่นี่คุณค่าท่ีแท้จริงของการเคารพผู้อื่นถูก

ระบุไว้อย่างชัดเจน: ใครก็ตามที่ขัดสน แม้จะเป็นศัตรู ย่อมสมควรได้รับ

ความช่วยเหลือจากเราเสมอ 

26. คำสอนของพระเยซูเรื่องความรักต่อพระเจ้าเป็นเอก ถูกเติมเต็มอย่าง

ชัดเจนด้วยการยืนกรานของพระองค์ท่ีว่า บุคคลไม่สามารถรักพระเจ้าได้

หากไม่ขยายความรักนั้นไปยังคนยากจน ความรักต่อเพื่อนมนุษย์เป็นบท

พิสูจน์ที่จับต้องได้ถึงความแท้จริงของความรักที่เรามีต่อพระเจ้า ดังที่อัคร

สาวกยอห์นยืนยัน: “ไม่มีใครเคยเห็นพระเจ้า ถ้าเรารักกัน พระเจ้าก็ทรง

ดำรงอยู่ในเรา และความรักของพระองค์ก็สมบูรณ์ในเรา... พระเจ้าทรงเป็น



(19) 

 
ความรัก และผู้ที่ดำรงอยู่ในความรัก ก็ดำรงอยู่ในพระเจ้า และพระเจ้าทรง

ดำรงอยู่ในเขา” (1 ยน 4:12,16) ความรักทั้งสองนี้แตกต่างกันแต่แยกจาก

กันไม่ได้ แม้ในกรณีท่ีไม่มีการอ้างถึงพระเจ้าโดยชัดแจ้ง องค์พระผู้เป็นเจ้า

เองก็ทรงสอนว่าการกระทำแห่งความรักทุกอย่างต่อเพ่ือนมนุษย์เป็นการ

สะท้อนความรักของพระเจ้าในทางใดทางหนึ่ง: “เราบอกความจริงแก่ท่าน

ว่า ท่านทำสิ่งใดต่อพ่ีน้องผู้ต่ำต้อยที่สุดของเราคนหนึ่ง ท่านก็ทำสิ่งนั้นต่อ

เรา” (มธ 25:40) 

27. ด้วยเหตุนี้ กิจเมตตาจึงได้รับการแนะนำให้เป็นเครื่องหมายแห่งความ

แท้จริงของการนมัสการ ซึ่งในขณะที่ถวายการสรรเสริญแด่พระเจ้า ก็มี

หน้าที่เปิดใจเราให้รับการเปลี่ยนแปลงที่พระจิตเจ้าทรงกระทำในเรา 

เพ่ือให้เราทุกคนกลายเป็นภาพลักษณ์ของพระคริสต์และความเมตตาของ

พระองคต์่อผู้ที่อ่อนแอที่สุด ในแง่นี้ ความสัมพันธ์ของเรากับองค์พระผู้เป็น

เจ้า ซึ่งแสดงออกในการนมัสการ ยังมีจุดมุ่งหมายเพ่ือปลดปล่อยเราจาก

ความเสี่ยงที่จะดำเนินความสัมพันธ์ตามตรรกะของการคำนวณ

ผลประโยชน์และเห็นแก่ตัว แต่เราเปิดรับความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ที่ห้อมล้อมผู้

ที่รักกันและกัน และดังนั้นจึงแบ่งปันทุกสิ่งร่วมกัน ในเรื่องนี้ พระเยซูทรง

แนะนำว่า: “เม่ือท่านจัดงานเลี้ยงกลางวันหรือกาลเลี้ยงอาหารค่ำ อย่าเชิญ

มิตรสหาย พ่ีน้อง ญาติ หรือเพ่ือนบ้านที่ร่ำรวย เพราะเกรงว่าเขาจะเชิญ

ท่านกลับ และท่านจะได้รับการตอบแทน แต่เมื่อท่านจัดงานเลี้ยง จงเชิญ



(20) 

 
คนยากจน คนพิการ คนง่อย และคนตาบอด แล้วท่านจะเป็นสุข เพราะคน

เหล่านั้นไม่มีอะไรจะตอบแทนท่าน” (ลก 14:12-14) 

28. การเรียกร้องขององค์พระผู้เป็นเจ้าให้แสดงความเมตตาต่อคนยากจน 

มาถึงจุดสูงสุดในอุปมาเรื่องการพิพากษาครั้งสุดท้าย (เทียบ มธ 25:31-46) 

ซึ่งสามารถใช้เป็นภาพประกอบที่ชัดเจนของความสุขแท้จริงของผู้มีใจ

เมตตา ในอุปมาเรื่องนั้น องค์พระผู้เป็นเจ้าทรงมอบกุญแจสู่ความสมบูรณ์

ในชีวิตให้แก่เรา; แท้จริงแล้ว “หากเราแสวงหาความศักดิ์สิทธิ์ที่พอพระทัย

พระเจ้า ข้อความนี้เสนอกฎเกณฑ์ที่ชัดเจนข้อหนึ่งซึ่งเราจะถูกพิพากษา” 

ถ้อยคำที่ชัดเจนและทรงพลังของพระวรสารต้องถูกนำไปปฏิบัติ “โดยไม่มี 

‘ถ้า’ หรือ ‘แต่’ ใดๆ ที่จะลดทอนพลังของมัน องค์พระผู้เป็นเจ้าของเราทรง

แสดงให้เห็นชัดเจนมากว่า ความศักดิ์สิทธิ์ไม่อาจเข้าใจหรือดำเนินชีวิตได้

หากปราศจากข้อเรียกร้องเหล่านี้” 

29. ในชุมชนคริสตชนยุคแรก กิจการแห่งความรักถูกกระทำไม่ใช่บน

พ้ืนฐานของการศึกษาเบื้องต้นหรือการวางแผนล่วงหน้า แต่เป็นการปฏิบัติ

ตามแบบอย่างของพระเยซูโดยตรงตามที่ปรากฏในพระวรสาร จดหมาย

ของนักบุญยากอบกล่าวถึงปัญหาความสัมพันธ์ระหว่างคนรวยและคนจน

อย่างยืดยาว และถามผู้มีความเชื่อด้วยคำถามสองข้อเพ่ือตรวจสอบความ

แท้จริงของความเชื่อของพวกเขา: “พ่ีน้องของข้าพเจ้า จะมีประโยชน์อะไร

หากใครคนหนึ่งบอกว่ามีความเชื่อแต่ไม่มีการกระทำ? ความเชื่อจะช่วยเขา



(21) 

 
ให้รอดพ้นได้หรือ? หากพ่ีน้องชายหญิงคนใดเปลือยกายและขาดแคลน

อาหารประจำวัน และท่านคนหนึ่งบอกเขาว่า ‘ไปเป็นสุขเถิด ขอให้อบอุ่น

และอ่ิมหนำเถิด’ แต่ท่านไม่ได้ให้สิ่งที่จำเป็นสำหรับร่างกายแก่เขา จะมี

ประโยชน์อะไร? เช่นเดียวกัน ความเชื่อ หากไม่มีการกระทำ ก็ตายแล้วใน

ตัวมันเอง” (2:14-17) 

30. ยากอบกล่าวต่อไปว่า: “ทองและเงินของท่านเป็นสนิม และสนิมนั้นจะ

เป็นพยานปรักปรำท่าน และจะกัดกินเนื้อของท่านดุจไฟ ท่านได้สะสม

สมบัติไว้สำหรับวันสุดท้าย ฟังซิ! ค่าจ้างของคนงานที่เก็บเกี่ยวในทุ่งนาของ

ท่าน ซึ่งท่านฉ้อโกงไว้ กำลังร้องตะโกน และเสียงร้องของคนเกี่ยวข้าวได้ไป

ถึงพระกรรณขององค์พระผู้เป็นเจ้าแห่งสากลจักรวาลแล้ว ท่านมีชีวิตบน

แผ่นดินอย่างหรูหราและสนุกสนาน ท่านเลี้ยงดูหัวใจของท่านในวันแห่ง

การฆ่าฟัน” (5:3-5) นี่เป็นถ้อยคำที่ทรงพลัง แม้เราจะไม่อยากได้ยินมันก็

ตาม! คำเรียกร้องที่คล้ายกันนี้พบได้ในจดหมายฉบับที่หนึ่งของนักบุญ

ยอห์น: “ความรักของพระเจ้าจะดำรงอยู่ในผู้ที่มีทรัพย์สมบัติในโลกและ

เห็นพี่น้องขัดสนแต่ไม่ยอมช่วยเขาได้อย่างไร?” (3:17) 

31. ข่าวสารของพระวาจาของพระเจ้านั้น “ชัดเจนและตรงไปตรงมา เรียบ

ง่ายและมีวาทศิลป์ จนไม่มีการตีความทางพระศาสนจักรใดจะมีสิทธิ์

ลดทอนความสำคัญของมันได้ การไตร่ตรองของพระศาสนจักรต่อข้อความ

เหล่านี้ไม่ควรบดบังหรือทำให้พลังของมันอ่อนลง แต่ควรกระตุ้นให้เรายอม



(22) 

 
รับคำเตือนใจเหล่านี้ด้วยความกล้าหาญและความกระตือรือร้น ทำไมต้อง

ทำให้สิ่งที่เรียบง่ายเช่นนี้ซับซ้อน? เครื่องมือทางความคิดมีไว้เพ่ือเพ่ิมการ

สัมผัสกับความเป็นจริงที่ต้องการอธิบาย ไม่ใช่เพ่ือให้เราเหินห่างจากมัน” 

32. แท้จริงแล้ว เราพบตัวอย่างชัดเจนของพระศาสนจักรในการแบ่งปัน

สิ่งของและการดูแลคนยากจนในชีวิตประจำวันของชุมชนคริสตชนยุคแรก 

เราสามารถระลึกถึงวิธีแก้ปัญหาเรื่องการแจกจ่ายอาหารประจำวันแก่

บรรดาแม่ม่าย (เทียบ กจ 6:1-6) นี่ไม่ใช่ปัญหาที่ง่าย ส่วนหนึ่งเพราะ

แม่ม่ายบางคนที่มาจากต่างแดน บางครั้งถูกละเลยเพราะเป็นคนต่างถ่ิน 

อันที่จริง เหตุการณ์ที่เล่าในหนังสือกิจการอัครสาวกเน้นให้เห็นถึงความไม่

พอใจของพวกเฮลเลนิสต์ ซึ่งเป็นชาวยิวที่มีวัฒนธรรมแบบกรีก บรรดาอัคร

สาวกไม่ได้ตอบด้วยถ้อยคำท่ีเป็นนามธรรม แต่ด้วยการวางความรักต่อทุก

คนไว้ที่ศูนย์กลาง โดยจัดระบบการช่วยเหลือแม่ม่ายใหม่ โดยขอให้ชุมชน

ค้นหาผู้ที่มีปรีชาญาณและเป็นที่นับถือเพ่ือมอบหมายหน้าที่แจกจ่าย

อาหาร ในขณะที่พวกท่านดูแลเรื่องการประกาศพระวาจา 

33. เมื่อเปาโลไปที่กรุงเยรูซาเล็มเพื่อปรึกษากับบรรดาอัครสาวก เกรงว่า

ท่าน “จะวิ่งหรือได้วิ่งไปโดยเปล่าประโยชน์” (กท 2:2) ท่านถูกขอร้องไม่ให้

ลืมคนยากจน (เทียบ กท 2:10) ดังนั้น ท่านจึงจัดการเรี่ยไรต่างๆ เพ่ือ

ช่วยเหลือชุมชนที่ยากจน ในบรรดาเหตุผลที่เปาโลกระทำการนี้ สิ่งที่โดด

เด่นคือ: “พระเจ้าทรงรักผู้ที่ให้ด้วยใจยินดี” (2 คร 9:7) พระวาจาของพระ



(23) 

 
เจ้าเตือนเราที่ไม่ค่อยโน้มเอียงไปทางการกระทำที่ใจบุญและไม่หวัง

ผลตอบแทนว่า ความเอ้ือเฟ้ือต่อคนยากจนนั้นแท้จริงแล้วเป็นประโยชน์ต่อ

ผู้ที่ปฏิบัติ: พระเจ้าทรงมีความรักพิเศษต่อพวกเขา อันที่จริง พระคัมภีร์เต็ม

ไปด้วยพระสัญญาที่ส่งถึงผู้ที่ให้แก่ผู้อ่ืนอย่างใจกว้าง: “ผู้ที่เมตตาคนยากจน

ก็ให้องค์พระผู้เป็นเจ้าทรงยืม และพระองค์จะทรงตอบแทนเขาอย่าง

ครบถ้วน” (สภษ 19:17) “จงให้ แล้วท่านจะได้รับ... เพราะท่านตวงให้เขา

อย่างไร ท่านก็จะได้รับกลับคืนมาอย่างนั้น” (ลก 6:38) “แล้วแสงสว่างของ

ท่านจะพุ่งออกมาเหมือนรุ่งอรุณ และการรักษาแผลของท่านจะเกิดข้ึน

อย่างรวดเร็ว” (อสย 58:8) ในเรื่องนี้ คริสตชนยุคแรกไม่มีข้อสงสัยเลย 

34. ชวีิตของชุมชนพระศาสนจักรยุคแรก ที่บรรยายไว้ในหน้าพระคัมภีร์

และส่งทอดมาถึงเราในฐานะพระวาจาที่พระเจ้าทรงเปิดเผย ได้รับมอบให้

เราเป็นแบบอย่างเพ่ือเลียนแบบ แต่ยังเป็นพยานถึงความเชื่อที่ทำงานผ่าน

ทางความรัก และเป็นแรงบันดาลใจที่ยั่งยืนสำหรับคนรุ่นต่อๆ ไป ตลอด

หลายศตวรรษท่ีผ่านมา หน้ากระดาษเหล่านั้นได้ขับเคลื่อนหัวใจของคริสต

ชนให้รักและกระทำกิจการแห่งความรัก ซึ่งเปรียบเสมือนเมล็ดพันธุ์ที่อุดม

สมบูรณ์ ที่ไม่เคยหยุดให้ผลผลิตอันงดงาม 

 



(24) 

 

บทท่ี 3 พระศาสนจักรเพ่ือคนยากจน  

35. สามวันหลังจากการเลือกตั้ง ผู้ดำรงตำแหน่งก่อนหน้าข้าพเจ้า (สมเด็จ

พระสันตะปาปาฟรังซิส) ได้แสดงความปรารถนาต่อผู้แทนสื่อมวลชนว่า 

ท่านต้องการให้ความห่วงใยและความสนใจต่อคนยากจนปรากฏชัดเจน

ยิ่งขึ้นในพระศาสนจักร: “ข้าพเจ้าอยากเห็นพระศาสนจักรที่ยากจน

และเพ่ือคนยากจนเพียงใด!” 

36. ความปรารถนานี้สะท้อนถึงความเข้าใจที่ว่าพระศาสนจักร “ตระหนัก

ว่าในผู้ที่ยากจนและทนทุกข์นั้น มีภาพลักษณ์ของผู้ก่อตั้งพระศาสนจักรที่

ทรงยากจนและทนทุกข์” แท้จริงแล้ว เนื่องจากพระศาสนจักรได้รับเรียกให้

เป็นหนึ่งเดียวกับผู้ที่ต่ำต้อยที่สุด ที่แก่นแท้ของพระศาสนจักรจึง “ตอนนี้ 

และขณะนี้ จะไม่มีที่ว่างสำหรับความสงสัยหรือคำอธิบายที่จะทำให้สารที่

ชัดเจนเช่นนี้อ่อนลง... เราต้องระบุโดยไม่อ้อมค้อมว่า มีความผูกพันที่

แยกไม่ออกระหว่างความเชื่อของเรากับคนยากจน” ในเรื่องนี้ เรา

มีพยานมากมายจากบรรดาศิษย์ของพระคริสต์ตลอดช่วงเวลาเกือบสองพัน

ปี 

ความร า่รวยทีแ่ทจ้รงิของพระศาสนจกัร 

37. นักบุญเปาโลเล่าวา่ในบรรดาผู้มีความเชื่อของชุมชนคริสตชนยุค

แรกเริ่มนั้น มีไม่มากนักที่ “ฉลาดตามมาตรฐานทางโลก ไม่มากนักท่ีมี



(25) 

 
อำนาจ ไม่มากนักที่มีชาติกำเนิดสูงส่ง” (1 คร 1:26) อย่างไรก็ตาม แม้จะ

ยากจน แต่คริสตชนยุคแรกก็ตระหนักชัดเจนถึงความจำเป็นในการดูแลผู้ที่

ขัดสนที่สุด ตั้งแต่รุ่งอรุณของศาสนาคริสต์ บรรดาอัครสาวกได้ปกมือเหนือ

ชายเจ็ดคนที่เลือกมาจากชุมชน ในระดับหนึ่ง ท่านเหล่านั้นได้รวมชาย

เหล่านี้เข้าสู่พันธกิจของท่านเอง โดยแต่งตั้งพวกเขาเพ่ืองานบริการ — 

diakonía ในภาษากรีก — แก่ผู้ยากจนที่สุด (เทียบ กจ 6:1-5) เป็นที่น่า

สังเกตว่าศิษย์คนแรกที่เป็นพยานยืนยันความเชื่อในพระคริสต์จนถึงข้ันหลั่ง

เลือดคือสเตเฟน ซึ่งอยู่ในกลุ่มนี้ ในตัวท่าน การเป็นพยานด้วยการดูแลคน

ยากจนและการเป็นมรณสักขีได้รวมเป็นหนึ่งเดียวกัน 

38. อีกเกือบสองศตวรรษต่อมา สังฆานุกรอีกท่านหนึ่งคือนักบุญลอเรนซ์ ก็

ได้แสดงความซื่อสัตย์ต่อพระเยซูคริสต์ในลักษณะเดียวกัน โดยรวมการเป็น

มรณสักขีและการรับใช้คนยากจนเข้าด้วยกัน จากบันทึกของนักบุญอัมโบ

รส เราทราบว่าลอเรนซ์ ซึ่งเป็นสังฆานุกรในกรุงโรมสมัยสมเด็จพระ

สันตะปาปาซิกสตุสที่ 2 ถูกทางการโรมันบังคับให้มอบทรัพย์สมบัติของ

พระศาสนจักร “วันรุ่งขึ้น ท่านพาคนยากจนมาด้วย เมื่อถูกถามว่าทรัพย์

สมบัติที่สัญญาไว้อยู่ที่ไหน ท่านชี้ไปที่คนยากจนและกล่าวว่า ‘คนเหล่านี้คือ

ทรัพย์สมบัติของพระศาสนจักร’” ขณะเล่าเหตุการณ์นี้ นักบุญอัมโบรส

ถามว่า: “พระเยซูทรงมีสมบัติใดล้ำค่าไปกว่าสิ่งที่พระองค์ทรงรักท่ีจะ

สำแดงพระองค์เองเล่า?” และเม่ือระลึกว่าผู้รับใช้ของพระศาสนจักรต้องไม่

ละเลยการดูแลคนยากจน และยิ่งไม่ควรสะสมทรัพย์สินเพื่อประโยชน์ส่วน



(26) 

 
ตน ท่านกล่าวว่า: “ภารกิจนี้ต้องดำเนินการด้วยความเชื่อที่จริงใจและความ

รอบคอบที่ชาญฉลาด แน่นอนว่าหากใครแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัวจาก

สิ่งนี้ เขาทำผิดร้ายแรง แต่ถ้าเขาแจกจ่ายรายได้แก่คนยากจนหรือไถ่ถอน

นักโทษ เขาได้กระทำกิจเมตตา” 

ปิตาจารยข์องพระศาสนจกัรและคนยากจน 

39. ตั้งแต่ศตวรรษแรกๆ บรรดาปิตาจารย์ของพระศาสนจักรตระหนักว่า

คนยากจนเป็นหนทางพิเศษในการเข้าถึงพระเจ้า เป็นวิธีพิเศษในการพบ

พระองค์ ความรักเมตตาที่แสดงต่อผู้ขัดสนไม่ได้ถูกมองว่าเป็นเพียง

คุณธรรมทางศีลธรรมเท่านั้น แต่เป็นการแสดงออกที่เป็นรูปธรรมของความ

เชื่อในพระวจนาตถ์ผู้รับสภาพมนุษย์ ชุมชนผู้มีความเชื่อ ซึ่งได้รับการค้ำจุน

โดยพลังของพระจิตเจ้า หยั่งรากลึกอยู่ในการใกล้ชิดกับคนยากจน ซึ่งพวก

เขาถือว่าไม่ใช่แค่ “ส่วนต่อขยาย” แต่เป็นส่วนสำคัญของพระกายที่

ดำรงชีวิตของพระคริสต์ ตัวอย่างเช่น ขณะเดินทางไปเผชิญการเป็นมรณ

สักขี นักบุญอิกนาทิอุสแห่งอันทิโอกได้กระตุ้นเตือนชุมชนเมืองสเมอร์นา

ไม่ให้ละเลยหน้าที่ในการทำกิจเมตตาแก่ผู้ขัดสนที่สุด โดยเตือนพวกเขา

ไม่ให้ประพฤติตนเหมือนผู้ที่ต่อต้านพระเจ้า “แต่จงพิจารณาผู้ที่มีความเห็น

ต่างเก่ียวกับพระหรรษทานของพระคริสต์ที่มาถึงเรา ว่าพวกเขาขัดแย้งกับ

พระประสงค์ของพระเจ้าเพียงใด พวกเขาไม่ใส่ใจในความรัก ไม่ดูแลแม่ม่าย 

หรือเด็กกำพร้า หรือผู้ถูกกดขี่ ผู้ถูกจองจำ หรือผู้เป็นไท ผู้หิวโหย หรือผู้

กระหาย” โพลีคาร์ป บิชอปแห่งสเมอร์นา ระบุไว้อย่างชัดเจนว่าผู้รับใช้ของ



(27) 

 
พระศาสนจักรควรดูแลคนยากจน: “และขอให้บรรดาผู้อาวุโสจงมี

ความเห็นอกเห็นใจและเมตตาต่อทุกคน นำผู้ที่หลงหายกลับมา เยี่ยมเยียน

ผู้ป่วยทุกคน และไม่ละเลยแม่ม่าย เด็กกำพร้า หรือคนยากจน แต่จง ‘จัดหา

สิ่งที่เหมาะสมในสายพระเนตรของพระเจ้าและในสายตามนุษย์’ เสมอ” 

จากพยานทัง้สองท่านนี้ เราเห็นว่าพระศาสนจักรปรากฏในฐานะมารดา

ของคนยากจน เป็นสถานที่แห่งการต้อนรับและความยุติธรรม 

40. ในส่วนของนักบุญจัสติน ซึ่งเขียนคำแก้ต่างฉบับแรก (First Apology) 

ถึงจักรพรรดิเอเดรียน วุฒิสภา และชาวโรม ได้อธิบายว่าคริสตชนนำทุกสิ่ง

ที่ทำได้มามอบให้ผู้ขัดสน เพราะพวกเขามองเห็นคนเหล่านั้นเป็นพี่น้องชาย

หญิงในพระคริสต์ เมื่อเขียนเกี่ยวกับการชุมนุมภาวนาในวันแรกของสัปดาห์ 

ท่านเน้นย้ำว่าที่ใจกลางของพิธีกรรมคริสตชน เป็นไปไม่ได้ที่จะแยกการ

นมัสการพระเจ้าออกจากความห่วงใยคนยากจน ดังนั้น ณ จุดหนึ่งในพิธี: 

“ผู้ที่มีฐานะดีและมีความเต็มใจ จะบริจาคตามท่ีแต่ละคนเห็นสมควร และ

สิ่งที่รวบรวมได้จะถูกฝากไว้กับประธาน ซึ่งจะนำไปช่วยเหลือเด็กกำพร้า

และแม่ม่าย และผู้ที่ขัดสนเนื่องจากความเจ็บป่วยหรือสาเหตุอื่นใด และผู้ที่

ถูกจองจำ และคนแปลกหน้าที่พักอยู่ท่ามกลางเรา และโดยสรุปคือดูแลทุก

คนที่มีความต้องการ” สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่าพระศาสนจักรยุคแรกไม่ได้แยก

ความเชื่อออกจากการกระทำทางสังคม: ความเชื่อที่ปราศจากการเป็น

พยานผ่านการกระทำที่เป็นรูปธรรมถือว่าตายแล้ว ดังที่นักบุญยากอบสอน

เรา (เทียบ 2:17) 



(28) 

 
นกับญุยอหน์ ครสิออสตอม 

41. ในบรรดาปิตาจารย์ฝ่ายตะวันออก ผู้ที่เทศน์สอนเรื่องความยุติธรรม

ทางสังคมอย่างเร่าร้อนที่สุดอาจเป็นนักบุญยอห์น คริสออสตอม อัครบิชอป

แห่งคอนสแตนติโนเปิลในช่วงปลายศตวรรษที่ 4 ถึงต้นศตวรรษที่ 5 ในบท

เทศน์ของท่าน ท่านกระตุ้นให้ผู้มีความเชื่อจำพระคริสต์ให้ได้ในผู้ขัดสน: 

“ท่านปรารถนาจะให้เกียรติพระกายของพระคริสต์หรือ? อย่าปล่อยให้พระ

กายนั้นถูกดูหมิ่นในสมาชิกของพระองค์ นั่นคือในคนยากจนที่ไม่มีเสื้อผ้า

ปกปิดร่างกาย อย่าให้เกียรติพระกายของพระคริสต์ที่นี่ในโบสถ์ด้วยผ้าไหม 

ในขณะที่ภายนอกท่านทอดทิ้งพระองค์เม่ือพระองค์ทนทุกข์จากความ

หนาวเย็นและการเปลือยกาย... [พระกายของพระคริสต์บนแท่นบูชา] ไม่

ต้องการเสื้อคลุม แต่ต้องการจิตวิญญาณท่ีบริสุทธิ์ ในขณะที่พระองค์ที่อยู่

ข้างนอกต้องการการดูแลอย่างมาก ดังนั้น ให้เราเรียนรู้ที่จะคิดถึงและให้

เกียรติพระคริสต์ตามที่พระองค์ทรงปรารถนา... ดังนั้น ท่านจงถวายเกียรติ

แด่พระองค์ตามที่พระองค์ทรงบัญชา และให้คนยากจนได้รับประโยชน์จาก

ความมั่งค่ังของท่าน พระเจ้าไม่ต้องการภาชนะทองคำ แต่ต้องการจิต

วิญญาณท่ีเป็นทองคำ” ท่านยืนยันด้วยความชัดเจนดุจผลึกแก้วว่า หากผู้มี

ความเชื่อไม่พบพระคริสต์ในคนยากจนที่ยืนอยู่หน้าประตู พวกเขาจะไม่

สามารถนมัสการพระองค์ได้แม้ที่แท่นบูชา ท่านกล่าวต่อว่า: “พระคริสต์จะ

ได้ประโยชน์อะไรหากโต๊ะบูชาเต็มไปด้วยภาชนะทองคำ ในขณะที่พระองค์

เองต้องตายเพราะความหิวโหยในตัวบุคคลที่ยากจน? จงเลี้ยงดูผู้หิวโหย



(29) 

 
ก่อน แล้วค่อยประดับแท่นบูชาด้วยสิ่งที่เหลืออยู่” ท่านเข้าใจศีลมหาสนิท

ว่าเป็นเครื่องหมายศักดิ์สิทธิ์แห่งความรักและความยุติธรรมที่ต้องมีมาก่อน

และควบคู่กันไป ความรักและความยุติธรรมเดียวกันนั้นควรทำให้ศีลมหา

สนิทดำเนินต่อไปผ่านทางความรักและความใส่ใจต่อคนยากจน 

42. ดังนั้น ความรักเมตตาจึงไม่ใช่ทางเลือก แต่เป็นข้อกำหนดของการ

นมัสการที่แท้จริง คริสออสตอมประณามความม่ังคั่งที่มากเกินไปซึ่ง

เชื่อมโยงกับความเฉยเมยต่อคนยากจนอย่างรุนแรง ความสนใจที่ต้องให้แก่

พวกเขา ไม่ใช่เป็นเพียงข้อกำหนดทางสังคม แต่เป็นเงื่อนไขเพ่ือความรอด 

ซ่ึงทำให้ความม่ังคั่งท่ีไม่ยุติธรรมมีน้ำหนักแห่งการลงโทษ “อากาศหนาวจัด

และคนยากจนนอนอยู่ในสภาพรุ่งริ่ง กำลังจะตาย หนาวเหน็บ ตัวสั่น ด้วย

รูปลักษณ์และเสื้อผ้าที่น่าจะทำให้ท่านสะเทือนใจ แต่ท่านกลับหน้าแดง

และเมามาย เดินผ่านไป แล้วท่านคาดหวังให้พระเจ้าช่วยท่านให้พ้นจาก

เคราะห์ร้ายได้อย่างไร?... ท่านมักประดับศพที่ไร้ความรู้สึก ซึ่งไม่เข้าใจเรื่อง

เกียรติยศอีกต่อไป ด้วยเสื้อผ้าหลากหลายและปิดทอง แต่ท่านกลับดูหมิ่นผู้

ที่รู้สึกเจ็บปวด ผู้ที่ถูกฉีกทึ้ง ถูกทรมาน ทนทุกข์ด้วยความหิวและความ

หนาว” ความรู้สึกอันลึกซ้ึงต่อความยุติธรรมทางสังคมนี้ทำให้ท่านยืนยันว่า 

“การไม่ให้แก่คนยากจนคือการขโมยจากพวกเขา คือการฉ้อโกงชีวิตของ

พวกเขา เพราะสิ่งที่เรามีนั้นเป็นของพวกเขา” 



(30) 

 
นกับญุออกสัตนิ 

43. ผู้นำทางจิตวิญญาณของออกัสตินคือนักบุญอัมโบรส ผู้ยืนกรานในข้อ

เรียกร้องทางจริยธรรมให้แบ่งปันสิ่งของทางวัตถุ: “สิ่งที่ท่านให้แก่คน

ยากจนไม่ใช่ทรัพย์สินของท่าน แต่เป็นของพวกเขา ทำไมท่านจึงถือครองสิ่ง

ที่มอบให้เพ่ือใช้ร่วมกันเป็นของตนเอง?” สำหรับบิชอปแห่งมิลาน การให้

ทานคือการคืนความยุติธรรม ไม่ใช่การแสดงท่าทีแบบเจ้าขุนมูลนาย ใน

การเทศน์ของท่าน ความเมตตามีลักษณะของการเผยพระวจนะ: ท่าน

ประณามโครงสร้างที่สะสมสิ่งของ และยืนยันว่าความเป็นหนึ่งเดียวกัน 

(communion) คือกระแสเรียกของพระศาสนจักร  

44. เมื่อได้รับการหล่อหลอมในธรรมประเพณีนี้ บิชอปผู้ศักดิ์สิทธิ์แห่ง

ฮิปโปจึงสอนในส่วนของท่านเกี่ยวกับความรักท่ีเลือกข้างคนยากจน ใน

ฐานะผู้เลี้ยงดูฝูงแกะที่ตื่นตัวและนักเทววิทยาที่มีความเข้าใจลึกซ้ึง ท่าน

ตระหนักว่าความเป็นหนึ่งเดียวกันของพระศาสนจักรที่แท้จริงแสดงออกใน

การแบ่งปันสิ่งของด้วย ในคำอธิบายพระคัมภีร์สดุดี ท่านเตือนเราว่าคริสต

ชนที่แท้จริงไม่ละเลยความรักต่อผู้ขัดสนที่สุด: “เม่ือสังเกตดูพ่ีน้องของท่าน 

ท่านรู้ว่าพวกเขาขัดสนหรือไม่ แต่ถ้าพระคริสต์ประทับอยู่ในท่าน จงเมตตา

ต่อคนแปลกหน้าด้วย” การแบ่งปันสิ่งของนี้จึงเกิดจากความรักทางเทว

วิทยาและมีเป้าหมายสูงสุดคือความรักของพระคริสต์ สำหรับออกัสติน คน

ยากจนไม่ใช่แค่คนที่ต้องช่วยเหลือ แต่เป็นการประทับอยู่เชิงศีลศักดิ์สิทธิ์

ขององค์พระผู้เป็นเจ้า 



(31) 

 
45. นักปราชญ์แห่งพระหรรษทาน (Doctor of Grace - ฉายาของนักบุญ

ออกัสติน) มองว่าการดูแลคนยากจนเป็นบทพิสูจน์ที่เป็นรูปธรรมถึงความ

จริงใจของความเชื่อ ใครก็ตามที่บอกว่ารักพระเจ้าแต่ไม่มีความเมตตาต่อผู้

ขัดสนก็กำลังโกหก (เทียบ 1 ยน 4:20) เมื่ออธิบายการพบกันของพระเยซู

กับเศรษฐีหนุ่มและ “ขุมทรัพย์ในสวรรค์” ที่สงวนไว้สำหรับผู้ที่มอบ

ทรัพย์สินให้คนยากจน (เทียบ มธ 19:21) ออกัสตินได้ใส่ถ้อยคำต่อไปนี้ไว้

ในพระโอษฐ์ขององค์พระผู้เป็นเจ้า: “เราได้รับโลก เราจะให้สวรรค์; เรา

ได้รับสิ่งของชั่วคราว เราจะคืนสิ่งของนิรันดร์; เราได้รับขนมปัง เราจะให้

ชีวิต... เราได้รับที่พักอาศัย แต่เราจะให้บ้าน; เราได้รับการเยี่ยมเยียนเมื่อ

ป่วย แต่เราจะให้สุขภาพ; เราได้รับการเยี่ยมในคุก แต่เราจะให้เสรีภาพ 

ขนมปังท่ีท่านให้แก่คนยากจนของเราได้ถูกกินหมดไปแล้ว แต่ขนมปังที่เรา

จะให้จะไม่เพียงทำให้ท่านสดชื่น แต่จะไม่มีวันหมดสิ้น” ผู้ทรงสรรพานุ

ภาพจะไม่ยอมแพ้ในความใจกว้างต่อผู้ที่รับใช้คนที่ขัดสนที่สุด: ยิ่งรักคน

ยากจนมากเพียงใด รางวัลจากพระเจ้าก็ยิ่งใหญ่เพียงนั้น 

46. มุมมองที่เน้นพระคริสต์เป็นศูนย์กลางและมีความเป็นพระศาสนจักร

อย่างลึกซึ้งนี้นำเราไปสู่การยืนยันว่า ของถวายเมื่อเกิดจากความรัก ไม่

เพียงบรรเทาความต้องการของพี่น้อง แต่ยังชำระใจของผู้ให้ให้บริสุทธิ์ หาก

เขาหรือเธอเต็มใจที่จะเปลี่ยนแปลง แท้จริงแล้ว ในถ้อยคำของ Pseudo-

Augustine: “การให้ทานสามารถเป็นประโยชน์ต่อท่านในการลบล้างบาป



(32) 

 
ในอดีต หากท่านได้แก้ไขวิถีทางของท่านแล้ว” อาจกล่าวได้ว่า นี่เป็น

หนทางปกติสู่การกลับใจสำหรับผู้ที่ปรารถนาจะติดตามพระคริสต์ด้วย

หัวใจที่ไม่แบ่งแยก 

47. ในพระศาสนจักรที่ตระหนักถึงพระพักตร์ของพระคริสต์ในคนยากจน 

และเห็นสิ่งของทางวัตถุเป็นเครื่องมือแห่งความรัก ความคิดของออกัสติน

ยังคงเป็นแสงสว่างที่แน่นอน ในปัจจุบัน ความซื่อสัตย์ต่อคำสอนของออกัส

ตินเรียกร้องไม่เพียงการศึกษาผลงานของท่าน แต่ยังรวมถึงความพร้อมที่

จะดำเนินชีวิตตามการเรียกให้กลับใจของท่านอย่างถึงรากถึงโคน ซึ่งรวมถึง

การรับใช้ด้วยความรักอย่างจำเป็น 

48. ปิตาจารย์ท่านอ่ืน ๆ ของพระศาสนจักร ทั้งฝ่ายตะวันออกและ

ตะวันตก ได้กล่าวถึงความสำคัญอันดับแรกของการใส่ใจคนยากจนในชีวิต

และพันธกิจของคริสตชนทุกคน จากมุมมองนี้ โดยสรุปอาจกล่าวได้ว่าเทว

วิทยาปิตาจารย์นั้นเน้นการปฏิบัติ (practical) โดยมุ่งเป้าไปที่พระศาสน

จักรที่ยากจนและเพ่ือคนยากจน โดยระลึกว่าพระวรสารจะถูกประกาศ

อย่างถูกต้องก็ต่อเมื่อมันผลักดันให้เราสัมผัสเนื้อหนังของผู้ต่ำต้อยที่สุดใน

หมู่พวกเรา และเตือนว่าความเคร่งครัดในหลักคำสอนโดยปราศจากความ

เมตตานั้นเป็นเพียงคำพูดที่ว่างเปล่า 



(33) 

 
การดแูลผูป้่วย 

49. ความเมตตาของคริสตชนแสดงออกมาในวิธีพิเศษผ่านการดูแลผู้ป่วย

และผู้ทนทุกข์ โดยอาศัยเครื่องหมายที่มีอยู่ในพันธกิจเปิดเผยของพระเยซู 

— การรักษาคนตาบอด คนโรคเรื้อน และคนอัมพาต — พระศาสนจักร

เข้าใจว่าการดูแลผู้ป่วย ซึ่งเธอจำองค์พระผู้เป็นเจ้าผู้ถูกตรึงกางเขนได้ในตัว

พวกเขานั้น เป็นส่วนสำคัญของพันธกิจของเธอ ระหว่างเกิดโรคระบาดใน

เมืองคาร์เธจ ซึ่งท่านเป็นบิชอป นักบุญไซเปรียนเตือนคริสตชนถึง

ความสำคัญของการดูแลผู้ป่วย: “โรคระบาดและภัยพิบัตินี้ ซึ่งดูน่ากลัวและ

ร้ายแรง ค้นหาความชอบธรรมของแต่ละคน และตรวจสอบจิตใจของ

มนุษยชาติ เพ่ือดูว่าคนแข็งแรงรับใช้คนป่วยหรือไม่; ญาติพ่ีน้องรักกันด้วย

ความจริงใจหรือไม่; นายมีความสงสารต่อคนรับใช้ที่ป่วยหรือไม่; หมอไม่ทิ้ง

คนไข้ที่ขอความช่วยเหลือหรือไม่” ธรรมประเพณีของคริสตชนในการเยี่ยม

ผู้ป่วย ล้างแผล และปลอบโยนผู้ทุกข์ใจ ไม่ใช่เพียงความพยายามทาง

มนุษยธรรม แต่เป็นการกระทำของพระศาสนจักรซึ่งสมาชิก “สัมผัสเนื้อ

หนังที่ทนทุกข์ของพระคริสต์” 

50. ในศตวรรษท่ี 16 นักบุญยอห์นแห่งพระเจ้า (St. John of God) ได้

ก่อตั้งคณะ Hospitaller Order ที่ใช้ชื่อท่าน โดยสร้างโรงพยาบาล

ต้นแบบที่ต้อนรับทุกคนโดยไม่คำนึงถึงสถานะทางสังคมหรือเศรษฐกิจ วลี

ที่มีชื่อเสียงของท่าน “ทำความดีเถิด พี่น้อง!” กลายเป็นคำขวัญสำหรับการ



(34) 

 
กุศลที่แข็งขันต่อผู้ป่วย ในขณะเดียวกัน นักบุญคามิลลัส เด เลลลิส 

(St. Camillus de Lellis) ได้ก่อตั้งคณะผู้รับใช้ผู้ป่วย 

(Ministers of the Sick) หรือคณะคามิลเลียน โดยรับภารกิจ

ในการรับใช้ผู้ป่วยด้วยความทุ่มเทอย่างเต็มที ่ กฎของท่าน

บัญญัติว่า: “แต่ละคนควรขอความรักฉันมารดาต่อเพื่อนมนุษย์

จากองค์พระผู้เป็นเจ้า เพื่อเราจะได้รับใช้พวกเขาด้วยความรัก

ทั้งหมด ทัง้กายและใจ เพราะเราปรารถนาด้วยพระหรรษทาน

ของพระเจ้า ที่จะรับใช้ผู้ป่วยทุกคนด้วยความรักที่แม่ผู้เปี่ยมรักมี

ต่อลูกคนเดียวที่ป่วยไข้” ในโรงพยาบาล ในสนามรบ ในคุก และ

บนท้องถนน คณะคามิลเลียนได้ทำให้ความเมตตาของพระ

คริสต์ผู้ทรงเป็นแพทย์ปรากฏเป็นจริง 

51. การดูแลผู้ป่วยด้วยความรักฉันมารดา เหมือนแม่ดูแลลูก บรรดา

นักบวชหญิงจำนวนมากมีบทบาทมากยิ่งกว่าในการให้บริการด้านสุขภาพ

แก่คนยากจน คณะธิดาเมตตาธรรมของนักบุญวินเซน เดอ ปอล 

(Daughters of Charity), ซสิเตอร์คณะ Hospital Sisters, คณะ Little 

Sisters of Divine Providence และคณะนักบวชหญิงอื่น ๆ  อีกมากมาย 

ได้กลายเป็นการประทับอยู่ที่เปรียบเสมือนแม่และมีความสุขุมใน

โรงพยาบาล บ้านพักคนชรา และสถานดูแลผู้ป่วย พวกท่านนำความ



(35) 

 
บรรเทา การรับฟัง การอยู่เคียงข้าง และเหนือสิ่งอื่นใดคือความอ่อนโยนมา

ให้ พวกท่านสร้างสถานพยาบาลด้วยมือของตนเองบ่อยครั้งในพ้ืนที่ที่ขาด

แคลนการช่วยเหลือทางการแพทย์ พวกท่านสอนสุขอนามัย ช่วยทำคลอด 

และจ่ายยาด้วยภูมิปัญญาธรรมชาติและความเชื่อที่ลึกซึ้ง บ้านของพวก

ท่านกลายเป็นโอเอซิสแห่งศักดิ์ศรีที่ไม่มีใครถูกกีดกัน การสัมผัสด้วยความ

เมตตาคือยาวิเศษขนานแรก นักบุญหลุยส์ เดอ มารียัค เขียนถึงซิสเตอร์ของ

ท่าน คณะธิดาเมตตาธรรม โดยเตือนใจพวกท่านว่า “พวกท่านได้รับพระพร

เป็นพิเศษจากพระเจ้าเพื่อการรับใช้คนยากจนที่ป่วยไข้ในโรงพยาบาล” 

52. วันนี้ มรดกนี้ยังคงดำเนินต่อไปในโรงพยาบาลคาทอลิก สถานพยาบาล

ในพ้ืนที่ห่างไกล คลินิกที่ดำเนินงานในป่า แหล่งพักพิงสำหรับผู้ติดยาเสพ

ติด และโรงพยาบาลสนามในเขตสงคราม การประทับอยู่ของคริสตชน

ท่ามกลางผู้ป่วยเผยให้เห็นว่าความรอดไม่ใช่แนวคิดนามธรรม แต่เป็นการ

กระทำทีเ่ป็นรูปธรรม ในการรักษาบาดแผล พระศาสนจักรประกาศว่า

อาณาจักรของพระเจ้าเริ่มต้นท่ามกลางผู้ที่เปราะบางที่สุด ในการทำเช่นนั้น 

เธอยังคงซ่ือสัตย์ต่อผู้ที่ตรัสว่า “เราป่วยและท่านได้มาเยี่ยมเรา” (มธ 

25:36) เมื่อพระศาสนจักรคุกเข่าลงข้างคนโรคเรื้อน เด็กขาดสารอาหาร 

หรือคนใกล้ตายที่ไม่มีใครรู้จัก เธอทำพันธกิจที่ลึกซึ้งที่สุดของเธอให้สำเร็จ: 

คือการรักองค์พระผู้เป็นเจ้าในที่ที่พระองค์เสียโฉมท่ีสุด 



(36) 

 
การดแูลคนยากจนในชวีติอารามวาสี 

53. ชวีิตอารามวาสี ซึ่งกำเนิดในความเงียบของทะเลทราย เป็นพยานถึง

ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันตั้งแต่เริ่มแรก พระสงฆ์และนักพรตหญิงละทิ้ง

ทุกสิ่ง — ความมั่งค่ัง เกียรติยศ ครอบครัว — ไม่ใช่เพียงเพราะพวกเขาดู

แคลนสมบัติทางโลก (contemptus mundi) แต่เพ่ือพบพระคริสต์ผู้

ยากจนในการละวางอย่างถอนรากถอนโคนนี้ด้วย นักบุญบาซิลมหาราช ใน

กฎของท่าน ไม่เห็นข้อขัดแย้งระหว่างชีวิตการภาวนาและการเพ่งพินิจของ

นักพรตกับการทำงานเพ่ือคนยากจน สำหรับท่าน การต้อนรับขับสู้และการ

ดูแลผู้ขัดสนเป็นส่วนสำคัญของจิตตารมณ์อารามวาสี และนักพรต แม้จะ

ละทิง้ทุกอย่างเพ่ือรับความยากจน ก็ต้องช่วยผู้ที่ยากจนที่สุดด้วยการ

ทำงานของตน เพราะ “เพ่ือให้มีเพียงพอที่จะช่วยผู้ขัดสน... เป็นที่ชัดเจนว่า

เราต้องทำงานอย่างขยันขันแข็ง... วิถีชวีิตนี้ไม่เพียงเป็นประโยชน์ในการ

ปราบร่างกาย แต่ยังเพ่ือความรักต่อเพื่อนมนุษย์ เพ่ือที่พระเจ้าจะได้ทรง

จัดเตรียมสิ่งที่เพียงพอสำหรับพ่ีน้องที่อ่อนแอกว่าผ่านทางเรา” 

54. ในซีซาเรีย ที่ซึ่งท่านเป็นบิชอป ท่านสร้างสถานที่ที่เรียกว่า Basiliad 

ซึ่งประกอบด้วยที่พัก โรงพยาบาล และโรงเรียนสำหรับคนยากจนและ

ผู้ป่วย ดังนั้น นักพรตจึงไม่ได้เป็นเพียงผู้บำเพ็ญตบะ แต่ยังเป็นผู้รับใช้ด้วย 

บาซิลแสดงให้เห็นว่าในการที่จะใกล้ชิดพระเจ้า บุคคลต้องใกล้ชิดคน

ยากจน ความรักท่ีเป็นรูปธรรมเป็นเกณฑ์แห่งความศักดิ์สิทธิ์ การภาวนา



(37) 

 
และการดูแล การเพ่งพินิจและการรักษา การเขียนและการต้อนรับ: ทุกสิ่ง

เป็นการแสดงออกของความรักเดียวกันที่มีต่อพระคริสต์ 

55. ในตะวันตก นักบุญเบเนดิกต์แห่งนอร์เซียได้กำหนดกฎที่จะกลายเป็น

กระดูกสันหลังของจิตตารมณ์อารามวาสีในยุโรป การต้อนรับคนยากจน

และผู้แสวงบุญมีท่ีทางสำคัญในเอกสารนี้: “ต้องต้อนรับคนยากจนและผู้

แสวงบุญด้วยความใส่ใจและการต้อนรับขับสู้อย่างดีที่สุด เพราะในตัวพวก

เขานั้นเองที่พระคริสต์ทรงได้รับการต้อนรับ” นี่ไม่ใช่เพียงคำพูด: เป็นเวลา

หลายศตวรรษที่อารามเบเนดิกตินเป็นสถานที่ลี้ภัยสำหรับแม่ม่าย เด็กถูก

ทอดทิ้ง ผู้แสวงบุญ และขอทาน สำหรับเบเนดิกต์ ชีวิตชุมชนเป็นโรงเรียน

แห่งความรัก แรงงานฝีมือไม่เพียงมีหน้าที่ในทางปฏิบัติ แต่ยังหล่อหลอม

หัวใจเพื่อการบริการ การแบ่งปันในหมู่นักพรต การดูแลผู้ป่วย และการรับ

ฟังผู้ที่เปราะบางที่สุด เตรียมพวกเขาให้พร้อมต้อนรับพระคริสต์ผู้เสด็จมา

ในบุคคลที่ยากจนและคนแปลกหน้า ในปัจจุบัน การต้อนรับแบบเบเนดิก

ตินยังคงเป็นเครื่องหมายของพระศาสนจักรที่เปิดประตู ต้อนรับโดยไม่ถาม

ไถ่ และรักษาโดยไม่เรียกร้องสิ่งตอบแทน 

56. เมื่อเวลาผ่านไป อารามเบเนดิกตินกลายเป็นสถานที่สำหรับเอาชนะ

วัฒนธรรมการกีดกัน พระสงฆ์และนักพรตหญิงเพาะปลูกในที่ดิน ผลิต

อาหาร เตรียมยา และมอบให้ด้วยความเรียบง่ายแก่ผู้ที่ขัดสนที่สุด การ

ทำงานเงียบๆ ของพวกเขาเป็นเชื้อแป้งของอารยธรรมใหม่ ที่ซึ่งคนยากจน

ไม่ใช่ปัญหาที่ต้องแก้ แต่เป็นพ่ีน้องที่ต้องต้อนรับ กฎแห่งการแบ่งปัน การ



(38) 

 
ทำงานร่วมกัน และการช่วยเหลือผู้เปราะบาง ได้สถาปนาเศรษฐกิจแห่ง

ความสมานฉันท์ ซึ่งตรงข้ามกับตรรกะของการสะสม การเป็นพยานของ

นักพรตแสดงให้เห็นว่าความยากจนโดยสมัครใจ ไม่ใช่ความน่าสังเวช แต่

เป็นหนทางแห่งเสรีภาพและความเป็นหนึ่งเดียวกัน พวกเขาไม่ได้จำกัด

ตัวเองเพียงแค่ช่วยคนยากจน: แต่พวกเขากลายเป็นเพ่ือนบ้าน เป็นพี่น้อง

ในองค์พระผู้เป็นเจ้าองค์เดียวกัน ในห้องพักและระเบียงทางเดิน พวกเขา

สร้างรหัสยลัทธิแห่งการประทับอยู่ของพระเจ้าในผู้ต่ำต้อย 

57. นอกจากการให้ความช่วยเหลือทางวัตถุแล้ว อารามยังมีบทบาท

พ้ืนฐานในการอบรมทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณของผู้ที่ต่ำต้อยที่สุด ใน

ยามโรคระบาด สงคราม และความอดอยาก อารามเป็นที่ที่ผู้ขัดสนพบขนม

ปังและยา แต่ยังพบศักดิ์ศรีและสิทธิมีเสียง ที่นั่นเด็กกำพร้าได้รับการศึกษา 

เด็กฝึกงานได้รับการฝึกฝน และคนทั่วไปได้รับการสอนเทคนิคการเกษตร

และการอ่าน ความรู้ถูกแบ่งปันในฐานะของขวัญและความรับผิดชอบ 

อธิการอารามเป็นทั้งครูและพ่อ และโรงเรียนในอารามเป็นสถานที่แห่ง

เสรีภาพผ่านทางความจริง แท้จริงแล้ว ดังที่ยอห์น แคสเซียน เขียนไว้ 

นักพรตต้องมีลักษณะ “ความถ่อมใจ... ซึ่งไม่ได้นำไปสู่ความรู้ที่ทำให้

ลำพอง แต่สู่ความรู้ที่ส่องสว่างผ่านความรักท่ีเปี่ยมล้น” โดยการหล่อหลอม

มโนธรรมและถ่ายทอดปัญญา นักพรตได้มีส่วนร่วมในการสอนแบบคริสต์ที่

เน้นการไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง วัฒนธรรมที่มีเครื่องหมายแห่งความเชื่อถูก

แบ่งปันด้วยความเรียบง่าย ความรู้ที่ส่องสว่างด้วยความรักกลายเป็นการ



(39) 

 
รับใช้ ชีวิตอารามวาสีจึงเผยตนเองว่าเป็นรูปแบบความศักดิ์สิทธิ์และวิธีที่

เป็นรูปธรรมในการเปลี่ยนแปลงสังคม 

58. ธรรมประเพณีอารามวาสีสอนเราว่าการภาวนาและการกุศล ความ

เงียบและการบริการ ห้องพักและโรงพยาบาล ก่อให้เกิดโครงสร้างทางจิต

วิญญาณเดียวกัน อารามเป็นสถานที่แห่งการรับฟังและการกระทำ แห่ง

การนมัสการและการแบ่งปัน นักบุญเบอร์นาร์ดแห่งแคลร์โวซ์ ผู้ปฏิรูปคณะ

ซิสเตอร์เชียนผู้ยิ่งใหญ่ “ระลึกอย่างหนักแน่นถึงความจำเป็นของชีวิตที่

เรียบง่ายและพอประมาณ ทั้งในห้องอาหารและในเครื่องแต่งกายและ

อาคารของนักพรต โดยแนะนำให้สนับสนุนและดูแลคนยากจน” สำหรับ

ท่าน ความเมตตาไม่ใช่ทางเลือก แต่เป็นหนทางที่แท้จริงของการติดตาม

พระคริสต์ ดังนั้น ชีวิตอารามวาสี หากซื่อสัตย์ต่อกระแสเรียกเริ่มแรก แสดง

ให้เห็นว่าพระศาสนจักรจะเป็นเจ้าสาวขององค์พระผู้เป็นเจ้าอย่างเต็ม

เปี่ยมก็ต่อเมื่อเธอเป็นน้องสาวของคนยากจนด้วย เขตพรตไม่ได้เป็นเพียงที่

หลบภัยจากโลก แต่เป็นโรงเรียนที่เรียนรู้ที่จะรับใช้โลกให้ดียิ่งขึ้น ที่ซึ่ง

พระสงฆ์และนักพรตหญิงเปิดประตูให้คนยากจน พระศาสนจักรได้เผยด้วย

ความถ่อมตนและความมั่นคงว่าการเพ่งพินิจภาวนาไม่ได้กีดกันความ

เมตตา แต่เรียกร้องความเมตตาในฐานะผลอันบริสุทธิ์ที่สุดของมัน 



(40) 

 
การปลดปลอ่ยนกัโทษ 

59. ตั้งแต่สมัยอัครสาวก พระศาสนจักรมองเห็นการปลดปล่อยผู้ถูกกดขี่

เป็นเครื่องหมายแห่งอาณาจักรของพระเจ้า พระเยซูเองทรงประกาศเม่ือ

เริ่มพันธกิจเปิดเผยของพระองค์ว่า: “พระจิตของพระเจ้าทรงอยู่เหนือ

ข้าพเจ้า เพราะพระองค์ทรงเจิมข้าพเจ้าไว้ให้ประกาศข่าวดีแก่คนยากจน 

พระองค์ทรงส่งข้าพเจ้าไปประกาศอิสรภาพแก่ผู้ถูกจองจำ” (ลก 4:18) 

คริสตชนยุคแรก แม้ในสภาพที่ยากลำบาก ก็ภาวนาและช่วยเหลือพ่ีน้องที่

ถูกจองจำ ดังที่หนังสือกิจการอัครสาวก (เทียบ 12:5; 24:23) และงาน

เขียนต่างๆ ของปิตาจารย์ยืนยัน พันธกิจแห่งการปลดปล่อยนี้ดำเนิน

ต่อเนื่องมาตลอดหลายศตวรรษผ่านการกระทำที่เป็นรูปธรรม โดยเฉพาะ

เมื่อโศกนาฏกรรมของการค้าทาสและการจองจำได้ทำเครื่องหมายในสังคม 

60. ระหว่างปลายศตวรรษที่ 12 ถึงต้นศตวรรษท่ี 13 เมื่อคริสตชนจำนวน

มากถูกจับในเมดิเตอร์เรเนียนหรือตกเป็นทาสในสงคราม คณะนักบวชสอง

คณะได้ถือกำเนิดข้ึน: คณะแห่งพระตรีเอกภาพและผู้ถูกจองจำ 

(Trinitarians) ก่อตั้งโดยนักบุญยอห์นแห่งแมธาและนักบุญเฟลิกซ์แห่ง

วาลัวส์ และคณะพระแม่มารีย์แห่งความเมตตา (Mercedarians) ก่อตั้ง

โดยนักบุญปีเตอร์ โนลาสโก โดยการสนับสนุนของนักบุญเรย์มอนด์แห่ง

เปญญาฟอร์ตจากคณะโดมินิกัน ชุมชนผู้ถวายตัวเหล่านี้เกิดขึ้นด้วยพระพร

พิเศษ (charism) เฉพาะเจาะจงในการปลดปล่อยคริสตชนที่ตกเป็นทาส 



(41) 

 
โดยนำทรัพย์สินของตนมาใช้เพ่ือไถ่ถอนทาส และหลายครั้งเสนอชีวิตของ

ตนเองเข้าแลก คณะ Trinitarians ด้วยคำขวัญ Gloria tibi Trinitas et 

captivis libertas (พระสิริรุ่งโรจน์แด่พระองค์ โอ พระตรีเอกภาพ และ

เสรีภาพแด่ผู้ถูกจองจำ) และคณะ Mercedarians ซึ่งเพ่ิมคำปฏิญาณที่สี่

ในการปฏิญาณตนทางศาสนานอกเหนือจากความยากจน พรหมจรรย์ และ

นบนอบ คือคำปฏิญาณท่ีจะสละชีวิตตนเองหากจำเป็น เป็นพยานว่าความ

รักสามารถเป็นวีรกรรมได้ การปลดปล่อยนักโทษเป็นการแสดงออกถึง

ความรักแบบตรีเอกภาพ: พระเจ้าผู้ทรงปลดปล่อยไม่เพียงจากความเป็น

ทาสทางจิตวิญญาณ แต่จากการกดขี่ท่ีเป็นรูปธรรมด้วย การกระทำเพ่ือ

ช่วยใครสักคนจากความเป็นทาสและการคุมขังถูกมองว่าเป็นส่วนขยาย

ของการเสียสละเพ่ือไถ่กู้ของพระคริสต์ ซึ่งพระโลหิตของพระองค์เป็นราคา

แห่งการไถ่กู้เรา (เทียบ 1 คร 6:20) 

61. จิตตารมณ์ดั้งเดิมของคณะเหล่านี้หยั่งรากลึกในการเพ่งพินิจกางเขน 

พระคริสต์ทรงเป็นพระผู้ไถ่ของนักโทษโดยแท้ และพระศาสนจักรซึ่งเป็น

พระกายของพระองค์ สานต่อความลึกลับนี้ในกาลเวลา นักบวชไม่ได้มอง

การไถ่ถอนว่าเป็นการกระทำทางการเมืองหรือเศรษฐกิจ แต่เป็นการ

กระทำกึ่งพิธีกรรม เป็นการถวายตัวของพวกเขาเองเชิงศีลศักดิ์สิทธิ์ หลาย

คนมอบร่างกายของตนเพื่อแทนที่นักโทษ ปฏิบัติตามบัญญัติอย่างแท้จริง

ว่า: “ไม่มีใครมีความรักยิ่งใหญ่กว่านี้ คือการสละชีวิตของตนเพ่ือมิตร

สหาย” (ยน 15:13) ธรรมประเพณีของคณะเหล่านี้ไม่ได้สิ้นสุดลง ในทาง



(42) 

 
ตรงกันข้าม มันได้สร้างแรงบันดาลใจให้เกิดรูปแบบการกระทำใหม่ๆ เพ่ือ

เผชิญกับรูปแบบทาสสมัยใหม่: การค้ามนุษย์ การบังคับใช้แรงงาน การ

แสวงประโยชน์ทางเพศ และรูปแบบการพ่ึงพาต่างๆ ความรักของคริสตชน

จะเป็นการปลดปล่อยเมื่อมันกลายเป็นเนื้อหนัง เช่นเดียวกับพันธกิจของ

พระศาสนจักร เมื่อเธอซื่อสัตย์ต่อองค์พระผู้เป็นเจ้าของเธอ คือการ

ประกาศการปลดปล่อยตลอดเวลา แม้ในวันนี้ เมื่อ “ผู้คนนับล้าน — เด็ก 

ผู้หญิง และผู้ชายทุกวัย — ถูกพรากเสรีภาพและถูกบังคับให้มีชีวิตใน

สภาพคล้ายทาส” มรดกนี้ยังคงสืบสานโดยคณะเหล่านี้และสถาบันและ

คณะอ่ืนๆ ที่ทำงานในเขตชานเมือง แหล่งขัดแย้ง และเส้นทางการอพยพ 

เมื่อพระศาสนจักรน้อมตัวลงเพ่ือทำลายโซ่ตรวนใหม่ที่ผูกมัดคนยากจน เธอ

จะกลายเป็นเครื่องหมายปัสกา 

62. เราไม่สามารถสรุปการไตร่ตรองเรื่องผู้ถูกพรากเสรีภาพโดยไม่กล่าวถึง

ผู้ที่อยู่ในคุกและสถานกักกันต่างๆ ในเรื่องนี้ เราขอระลึกถึงถ้อยคำที่สมเด็จ

พระสันตะปาปาฟรังซิสตรัสกับกลุ่มนักโทษ: “สำหรับข้าพเจ้า การเข้าคุก

เป็นช่วงเวลาสำคัญเสมอ เพราะคุกเป็นสถานที่แห่งความเป็นมนุษย์อย่าง

ยิ่ง... ความเป็นมนุษย์ที่ถูกทดสอบ บางครั้งสึกหรอด้วยความยากลำบาก 

ความรู้สึกผิด การตัดสิน ความเข้าใจผิด ความทุกข์ แต่ในขณะเดียวกันก็

เต็มไปด้วยพลัง ความปรารถนาที่จะได้รับการอภัย และความปรารถนาที่

จะได้รับการไถ่กู้” ความปรารถนานี้ ท่ามกลางสิ่งอ่ืนๆ ก็ได้รับการรับมาโดย

คณะที่อุทิศตนเพ่ือไถ่ถอนนักโทษในฐานะการบริการพิเศษของพระศาสน



(43) 

 
จักร ดังที่นักบุญเปาโลประกาศ: “เพ่ือเสรีภาพ พระคริสต์ได้ทรงปลดปล่อย

เราให้เป็นอิสระ” (กท 5:1) เสรีภาพนี้ไม่ใช่แค่ภายใน: มันแสดงออกใน

ประวัติศาสตร์ว่าเป็นความรักที่ดูแลและปลดปล่อยเราจากพันธนาการแห่ง

ความเป็นทาสทุกชนิด 

พยานแหง่ความยากจนตามพระวรสาร 

63. ในศตวรรษท่ี 13 เมื่อเผชิญกับการเติบโตของเมือง การกระจุกตัวของ

ความมั่งค่ัง และการเกิดขึ้นของความยากจนรูปแบบใหม่ พระจิตเจ้าทรง

บันดาลให้เกิดรูปแบบการถวายตัวใหม่ในพระศาสนจักร: คณะนักบวช

ขอทาน (mendicant orders) ต่างจากรูปแบบอารามที่ม่ันคง คณะ

ขอทานรับเอารูปแบบชีวิตพเนจร โดยไม่มีทรัพย์สินส่วนตัวหรือส่วนรวม 

มอบตนเองไว้กับการดูแลของพระเจ้าทั้งหมด พวกเขาไม่ได้แค่รับใช้คน

ยากจน: พวกเขาทำตนเป็นคนยากจนร่วมกับคนยากจน พวกเขามองเมือง

ว่าเป็นทะเลทรายใหม่ และผู้ถูกกีดกันเป็นอาจารย์ทางจิตวิญญาณคนใหม่ 

คณะเหล่านี้ เช่น ฟรังซิสกัน, โดมินิกัน, ออกัสติเนียน และคาร์เมไลท์ เป็น

ตัวแทนของการปฏิวัติทางพระวรสาร ซึ่งวิถีชีวิตที่เรียบง่ายและยากจน

กลายเป็นเครื่องหมายพยากรณ์สำหรับพันธกิจ ฟ้ืนฟูประสบการณ์ของ

ชุมชนคริสตชนยุคแรก (เทียบ กจ 4:32) การเป็นพยานของคณะขอทานท้า

ทายทั้งความม่ังคั่งของบรรพชิตและความเย็นชาของสังคมเมือง 



(44) 

 
64. นักบุญฟรังซิสแห่งอัสซีซีกลายเป็นไอคอนของฤดูใบไม้ผลิทางจิต

วิญญาณนี้ โดยการโอบกอดความยากจน ท่านต้องการเลียนแบบพระคริสต์ 

ผู้ทรงยากจน เปลือยเปล่า และถูกตรึงกางเขน ในกฎของท่าน ท่านขอให้ 

“พ่ีน้องไม่ถือครองสิ่งใดเป็นเจ้าของ ไม่ว่าบ้าน หรือที่ดิน หรือสิ่งอื่นใด และ

ในฐานะผู้แสวงบุญและคนแปลกหน้าในโลกนี้ รับใช้องค์พระผู้เป็นเจ้าด้วย

ความยากจนและความถ่อมตน พวกเขาควรออกไปขอทานด้วยความมั่นใจ 

และไม่ควรอับอาย เพราะองค์พระผู้เป็นเจ้าทรงทำพระองค์เป็นคนยากจน

เพ่ือเราในโลกนี้” ชีวิตของท่านคือการสละตนเองอย่างต่อเนื่อง: จากวังสู่

คนโรคเรื้อน จากวาทศิลป์สู่ความเงียบ จากการครอบครองสู่การให้ทั้งหมด 

ฟรังซิสไม่ได้ก่อตั้งองค์กรบริการสังคม แต่เป็นภราดรภาพแห่งพระวรสาร 

ในคนยากจน ท่านเห็นพี่น้องชายหญิง ภาพลักษณ์ที่มีชีวิตขององค์พระผู้

เป็นเจ้า พันธกิจของท่านคือการอยู่กับพวกเขา และท่านทำเช่นนั้นผ่าน

ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันที่เอาชนะระยะห่างและความรักท่ีเปี่ยมเมตตา 

ความยากจนของฟรังซิสเป็นความสัมพันธ์: มันนำท่านไปสู่การเป็นเพื่อน

บ้าน เท่าเทียม หรือแท้จริงแล้วต่ำต้อยกว่าผู้อ่ืน ความศักดิ์สิทธิ์ของท่านผุด

ขึ้นจากความเชื่อมั่นที่ว่า พระคริสต์จะได้รับการต้อนรับอย่างแท้จริงก็

ต่อเมื่อให้ตนเองอย่างใจกว้างแก่พ่ีน้อง 

65. นักบุญแคลร์แห่งอัสซีซี ซึ่งได้รับแรงบันดาลใจจากฟรังซิส ได้ก่อตั้ง

คณะสตรีผู้ยากไร้ (Order of Poor Ladies) หรือต่อมาเรียกว่าคณะคลา

ริส (Poor Clares) การตอ่สู้ทางจิตวิญญาณของท่านประกอบด้วยการ



(45) 

 
รักษาอุดมคติแห่งความยากจนถึงรากถึงโคนไว้อย่างซื่อสัตย์ ท่านปฏิเสธ

อภิสิทธิ์จากพระสันตะปาปาที่อาจรับประกันความมั่นคงทางวัตถุให้อาราม

ของท่าน และด้วยความแน่วแน่ ท่านได้รับ "อภิสิทธิ์แห่งความยากจน" 

(Privilegium Paupertatis) จากสมเด็จพระสันตะปาปาเกรโกรีที่ 9 ซ่ึง

รับรองสิทธิ์ที่จะมีชีวิตอยู่โดยปราศจากทรัพย์สินทางวัตถุใดๆ การเลือกนี้

แสดงออกถึงความไว้วางใจในพระเจ้าอย่างสิ้นเชิงและความตระหนักว่า

ความยากจนโดยสมัครใจเป็นรูปแบบหนึ่งของเสรีภาพและการพยากรณ์ 

แคลร์สอนพ่ีน้องของท่านว่าพระคริสต์เป็นมรดกเดียวของพวกท่านและไม่

ควรมีสิ่งใดมาบดบังความเป็นหนึ่งเดียวกับพระองค์ ชีวิตที่ภาวนาและซ่อน

เร้นของท่านเป็นเสียงร้องต่อต้านทางโลกและการปกป้องที่เงียบงันเพื่อคน

ยากจนและผู้ถูกลืม 

66. นักบุญโดมินิก เด กุซมาน ผู้ร่วมสมัยกับฟรังซิส ได้ก่อตั้งคณะนักเทศน์ 

(Order of Preachers) หรอืคณะโดมินิกัน ด้วยพระพรพิเศษที่ต่างกันแต่

มีความเข้มข้นของชีวิตเช่นเดียวกัน ท่านต้องการประกาศพระวรสารด้วย

อำนาจที่มาจากชีวิตแห่งความยากจน โดยเชื่อมั่นว่าความจริงต้องการ

พยานที่มีความซื่อตรง แบบอย่างความยากจนในชีวิตของพวกเขาควบคู่ไป

กับพระวาจาที่พวกเขาเทศน์ เมื่อเป็นอิสระจากภาระของทรัพย์สมบัติทาง

โลก ภราดาคณะโดมินิกันจึงสามารถอุทิศตนให้กับงานหลักคือการเทศน์ได้

ดียิ่งขึ้น พวกเขาไปยังเมืองต่างๆ โดยเฉพาะมหาวิทยาลัย เพ่ือสอนความ

จริงเกี่ยวกับพระเจ้า ในการพ่ึงพาผู้อื่น พวกเขาแสดงให้เห็นว่าความเชื่อ



(46) 

 
ไม่ได้ถูกยัดเยียดแต่เป็นการเสนอให้ และโดยการอยู่ท่ามกลางคนยากจน 

พวกเขาเรียนรู้ความจริงของพระวรสาร “จากเบื้องล่าง” ในฐานะศิษย์ของ

พระคริสต์ผู้ถ่อมองค์ 

67. ดังนั้น คณะนักบวชขอทานจึงเป็นการตอบสนองที่มีชีวิตต่อการกีดกัน

และความเฉยเมย พวกเขาไม่ได้เสนอการปฏิรูปสังคมอย่างชัดแจ้ง แต่เสนอ

การกลับใจส่วนบุคคลและส่วนรวมสู่ตรรกะของอาณาจักรพระเจ้า สำหรับ

พวกเขา ความยากจนไม่ใช่ผลจากความขาดแคลนสินค้า แต่เป็นทางเลือก

อิสระ: เพ่ือทำตนให้เล็กน้อยเพ่ือต้อนรับผู้เล็กน้อย ดังที่โธมัสแห่งเชลาโน

กล่าวถึงฟรังซิสว่า: “ท่านแสดงให้เห็นว่าท่านรักคนยากจนอย่างแรงกล้า... 

ท่านมักเปลื้องผ้าตนเองเพ่ือสวมให้คนยากจน ซึ่งท่านแสวงหาที่จะเป็น

เหมือนพวกเขา” ขอทานกลายเป็นสัญลักษณ์ของพระศาสนจักรที่จาริก

แสวงบุญ ถ่อมตน และเป็นพ่ีน้อง ดำเนินชีวิตท่ามกลางคนยากจนไม่ใช่เพ่ือ

หาสมาชิก แต่เพ่ือแสดงออกถึงอัตลักษณ์ท่ีแท้จริง พวกเขาสอนเราว่า

พระศาสนจักรจะเป็นแสงสว่างเมื่อเธอปลดเปลื้องตนเองจากทุกสิ่ง และ

ความศักดิ์สิทธิ์ผ่านทางหัวใจที่ถ่อมตนซึ่งอุทิศให้กับผู้ที่ต่ำต้อยที่สุดในหมู่

พวกเรา 

พระศาสนจกัรและการศึกษาของคนยากจน 

68. เมื่อกล่าวถึงนักการศึกษา สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสทรงระลึกว่า

การศึกษาเป็นหนึ่งในการแสดงออกสูงสุดของความรักแบบคริสต์เสมอมา: 



(47) 

 
“พันธกิจของท่านเต็มไปด้วยอุปสรรคและรวมถึงความสุข... พันธกิจแห่ง

ความรัก เพราะท่านไม่สามารถสอนได้โดยปราศจากความรัก” ในแง่นี้ 

ตั้งแต่สมัยโบราณ คริสตชนเข้าใจว่าความรู้ช่วยปลดปล่อย ให้ศักดิ์ศรี และ

นำเราเข้าใกล้ความจริง สำหรับพระศาสนจักร การสอนคนยากจนเป็นการ

กระทำแห่งความยุติธรรมและความเชื่อ โดยได้รับแรงบันดาลใจจาก

แบบอย่างของพระอาจารย์ผู้สอนความจริงแห่งพระเจ้าและมนุษย์แก่ผู้คน 

พระศาสนจักรรับภารกิจในการอบรมเด็กและเยาวชน โดยเฉพาะผู้ยากจน

ที่สุด ในความจริงและความรัก พันธกิจนี้เป็นรูปร่างข้ึนด้วยการก่อตั้งคณะ

นักบวชที่อุทิศตนเพ่ือการศึกษา 

69. ในศตวรรษท่ี 16 นักบุญโจเซฟ กาลาซานซ์ (St. Joseph Calasanz) 

สะเทือนใจจากการขาดการศึกษาและการฝึกอบรมในหมู่เยาวชนยากจน

ของกรุงโรม จึงก่อตั้งโรงเรียนสาธารณะฟรีแห่งแรกของยุโรปในห้องที่ติด

กับโบสถ์ซานตา โดโรเทีย ในย่านทราสเตเวเร นี่เป็นเมล็ดพันธุ์ที่คณะ

นักบวชผู้ยากไร้แห่งพระมารดาพระเจ้าของโรงเรียนศรัทธา (Piarists) จะ

ถือกำเนิดและเติบโตในภายหลัง แม้จะไม่ปราศจากความยากลำบาก 

เป้าหมายของพวกเขาคือถ่ายทอดให้คนหนุ่มสาว “ไม่เพียงความรู้ทางโลก 

แต่ยังรวมถึงปัญญาของพระวรสาร สอนให้พวกเขาจำการกระทำด้วยความ

รักของพระเจ้าผู้สร้างและพระผู้ไถ่ได้ในชีวิตส่วนตัวและในประวัติศาสตร์” 

แท้จริงแล้ว เราอาจถือว่าพระสงฆ์ผู้กล้าหาญท่านนี้เป็น “ผู้ก่อตั้งที่แท้จริง

ของโรงเรียนคาทอลิกสมัยใหม่ ที่มุ่งเน้นการอบรมคนอย่างบูรณาการและ



(48) 

 
เปิดกว้างสำหรับทุกคน” ด้วยความรู้สึกไวแบบเดียวกัน นักบุญยอห์น 

แบปทิสต์ เดอ ลา ซาล (St. John Baptist de La Salle) ตระหนักถึง

ความอยุติธรรมที่เกิดจากการกีดกันลูกหลานของคนงานและคนทั่วไปจาก

ระบบการศึกษาของฝรั่งเศสในขณะนั้น จึงก่อตั้งคณะภราดาลาซาล 

(Brothers of the Christian Schools) ในศตวรรษท่ี 17 ด้วยอุดมคติที่

จะมอบการศึกษาฟรี การอบรมที่ม่ันคง และสภาพแวดล้อมฉันพ่ีน้องให้

พวกเขา เดอ ลา ซาล มองห้องเรียนว่าเป็นสถานที่สำหรับการพัฒนามนุษย์ 

แต่ก็เพ่ือการกลับใจด้วย ในวิทยาลัยของท่าน มีการผสมผสานการภาวนา 

วิธีการ ระเบียบวินัย และการแบ่งปัน เด็กแต่ละคนถือเป็นของขวัญพิเศษ

จากพระเจ้า และการสอนคือการบริการต่ออาณาจักรของพระเจ้า 

70. ในศตวรรษท่ี 19 ในฝรั่งเศสเช่นกัน นักบุญมาร์เซลลิน แชมปาญา (St. 

Marcellin Champagnat) ได้ก่อตั้งคณะภราดามาริสต์ (Marist 

Brothers of the Schools) “ท่านไวต่อความต้องการทางจิตวิญญาณ

และการศึกษาในสมัยของท่าน โดยเฉพาะต่อความไม่รู้ทางศาสนาและ

สถานการณ์การถูกละเลยที่เยาวชนประสบในรูปแบบเฉพาะ” ท่านอุทิศตน

ด้วยสุดใจให้กับพันธกิจการให้การศึกษาและประกาศพระวรสารแก่เด็ก

และเยาวชน โดยเฉพาะผู้ที่ขัดสนที่สุด ในช่วงเวลาที่การเข้าถึงการศึกษา

ยังคงเป็นอภิสิทธิ์ของคนส่วนน้อย ในจิตตารมณ์เดียวกัน นักบุญจอห์น 

บอสโก (St. John Bosco) ได้เริ่มงานอันยิ่งใหญ่ของคณะซาเลเซียนใน

อิตาลี โดยยึดหลักการสามประการของ “ระบบป้องกัน” (preventive 



(49) 

 
method) — เหตุผล ศาสนา และความรักความเมตตา บุญราศีอันโตนิโอ 

รอสมินี ได้ก่อตั้งสถาบันแห่งความรัก (Institute of Charity) ซึ่งวาง 

“ความรักทางปัญญา” ไว้เคียงข้าง “ความรักทางวัตถุ” โดยมี “ความรัก

ทางจิตวิญญาณ-อภิบาล” อยู่สูงสุด ในฐานะมิติที่ขาดไม่ได้ของการกระทำ

เพ่ือการกุศลใดๆ ที่มุ่งสู่ความดีและการพัฒนาอย่างบูรณาการของบุคคล 

71. คณะนักบวชหญิงจำนวนมากเป็นตัวเอกของการปฏิวัติทางการสอนนี้ 

ก่อตั้งขึ้นในศตวรรษที่ 18 และ 19 คณะอุร์สุลิน, คณะซิสเตอร์แห่ง 

Company of Mary Our Lady, คณะ Maestre Pie และอ่ืนๆ อีก

มากมาย ได้ก้าวเข้าไปในพ้ืนที่ที่รัฐขาดหายไป พวกท่านสร้างโรงเรียนใน

หมู่บ้านเล็กๆ ชานเมือง และย่านชนชั้นแรงงาน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง 

การศึกษาของเด็กผู้หญิงกลายเป็นสิ่งสำคัญอันดับแรก ซิสเตอร์สอนการ

อ่านเขียน ประกาศพระวรสาร ดูแลเรื่องภาคปฏิบัติในชีวิตประจำวัน 

ยกระดับจิตวิญญาณผ่านการบ่มเพาะศิลปะ และเหนือสิ่งอ่ืนใด คือการ

หล่อหลอมมโนธรรม วิธีการสอนของพวกท่านเรียบง่าย: ความใกล้ชิด 

ความอดทน และความอ่อนโยน พวกท่านสอนด้วยแบบอย่างชีวิตก่อนที่จะ

สอนด้วยคำพูด ในสมัยที่การไม่รู้หนังสือแพร่หลายและการกีดกันเป็น

ระบบ สตรีผู้ถวายตัวเหล่านี้เป็นประภาคารแห่งความหวัง พันธกิจของพวก

ท่านคือการหล่อหลอมหัวใจ สอนให้ผู้คนรู้จักคิด และส่งเสริมศักดิ์ศรี โดย

การรวมชีวิตแห่งความศรัทธาและการอุทิศตนเพ่ือผู้อื่น พวกท่านต่อสู้กับ



(50) 

 
การถูกทอดทิ้งด้วยความอ่อนโยนของผู้ที่ให้การศึกษาในนามของพระ

คริสต์ 

72. สำหรับความเชื่อแบบคริสต์ การให้การศึกษาแก่คนยากจนไม่ใช่

บุญคุณแต่เป็นหน้าที่ เด็กมีสิทธิ์ในความรู้ในฐานะข้อกำหนดพ้ืนฐานสำหรับ

การยอมรับศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ การสอนพวกเขายืนยันคุณค่าของพวก

เขา ให้เครื่องมือในการเปลี่ยนแปลงความเป็นจริงของพวกเขา ธรรม

ประเพณีครสิต์ถือว่าความรู้เป็นของขวัญจากพระเจ้าและความรับผิดชอบ

ของชุมชน การศึกษาแบบคริสต์ไม่เพียงสร้างมืออาชีพ แต่สร้างคนที่เปิด

กว้างต่อความดี ความงาม และความจริง ดังนั้น โรงเรียนคาทอลิก เมื่อ

ซื่อสัตย์ต่อชื่อของตน จึงเป็นสถานที่แห่งการไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง การอบรม

อย่างบูรณาการ และการพัฒนามนุษย์ โดยการรวมความเชื่อและ

วัฒนธรรม พวกเขาหว่านเมล็ดพันธุ์แห่งอนาคต ให้เกียรติภาพลักษณ์ของ

พระเจ้า และสร้างสังคมที่ดีกว่า 

การเคยีงข้างผูอ้พยพ 

73. ประสบการณ์การอพยพอยู่คู่กับประวัติศาสตร์ของประชากรของพระ

เจ้า อับราฮัมออกเดินทางโดยไม่รู้ว่าจะไปที่ไหน; โมเสสนำประชากรจาริก

ผ่านทะเลทราย; มารีย์และโยเซฟหนีไปอียิปต์พร้อมพระกุมารเยซู พระ

คริสต์เอง ผู้ซึ่ง “เสด็จมายังบ้านเมืองของพระองค์ แต่ประชากรของ

พระองค์ไม่ยอมรับพระองค์” (ยน 1:11) ทรงดำเนินชีวิตท่ามกลางเราเยี่ยง



(51) 

 
คนแปลกหน้า ด้วยเหตุนี้ พระศาสนจักรจึงตระหนักเสมอว่าในผู้อพยพมี

การประทับอยู่อย่างมีชีวิตขององค์พระผู้เป็นเจ้า ผู้ซึ่งในวันพิพากษาจะตรัส

กับผู้ที่อยู่เบื้องขวาของพระองค์ว่า: “เราเป็นคนแปลกหน้าและท่านได้

ต้อนรับเรา” (มธ 25:35) 

74. ในศตวรรษท่ี 19 เมื่อชาวยุโรปหลายล้านคนอพยพเพ่ือค้นหาสภาพ

ความเป็นอยู่ที่ดีข้ึน นักบุญผู้ยิ่งใหญ่สองท่านมีความโดดเด่นในการอภิบาล

ผู้อพยพ: นักบุญจอห์น แบปทิสต์ สกาลาบรินี (St. John Baptist 

Scalabrini) และนักบุญฟรานเซส ซาเวียร์ คาบรินี (St. Frances Xavier 

Cabrini) สกาลาบรินี บิชอปแห่งปิอาเชนซา ก่อตั้งคณะมิชชันนารีแห่ง

นักบุญชาร์ลส์ (Missionaries of Saint Charles) เพ่ือติดตามผู้อพยพไป

ยังจุดหมายปลายทาง โดยมอบความช่วยเหลือทางจิตวิญญาณ กฎหมาย 

และวัตถุ ท่านมองผู้อพยพเป็นผู้รับการประกาศข่าวดีใหม่ โดยเตือนถึง

ความเสี่ยงของการถูกเอาเปรียบและการสูญเสียความเชื่อในต่างแดน โดย

ตอบสนองอย่างใจกว้างต่อพระพรที่พระเจ้าประทานให้ “สกาลาบรินีมอง

ไปข้างหน้าถึงโลกและพระศาสนจักรที่ปราศจากกำแพง ที่ซึ่งไม่มีใครเป็น

คนต่างด้าว” นักบุญฟรานเซส คาบรินี เกิดในอิตาลีและโอนสัญชาติเป็น

อเมริกัน เป็นพลเมืองสหรัฐฯ คนแรกที่ได้รับการประกาศเป็นนักบุญ เพ่ือ

ทำให้ภารกิจช่วยเหลือผู้อพยพสำเร็จ ท่านข้ามมหาสมุทรแอตแลนติกหลาย

ครั้ง “ด้วยความกล้าหาญที่น่าทึ่ง ท่านเริ่มสร้างโรงเรียน โรงพยาบาล และ

สถานเลี้ยงเด็กกำพร้าจากศูนย์ เพ่ือมวลชนคนยากจนที่เสี่ยงโชคในโลกใหม่



(52) 

 
เพ่ือหางานทำ โดยไม่รู้ภาษาและขาดปัจจัยที่จะหาที่ทางที่น่านับถือใน

สังคมอเมริกัน พวกเขามักตกเป็นเหยื่อของผู้ไร้ศีลธรรม หัวใจความเป็นแม่

ของท่าน ซึ่งไม่ยอมให้ท่านพักผ่อน ได้เอ้ือมไปถึงพวกเขาทุกที่: ในเพิงพัก 

ในคุก และในเหมือง” ในปีศักดิ์สิทธิ์ 1950 สมเด็จพระสันตะปาปาปีโอที่ 

12 ประกาศให้ท่านเป็นองค์อุปถัมภ์ของผู้อพยพทั้งปวง 

75. ธรรมประเพณีของพระศาสนจักรในการทำงานเพ่ือและกับผู้อพยพ

ยังคงดำเนินต่อไป และในปัจจุบันบริการนี้แสดงออกในความคิดริเริ่มต่างๆ 

เช่น ศูนย์รับรองผู้ลี้ภัย พันธกิจชายแดน และความพยายามของ Caritas 

Internationalis และสถาบันอ่ืนๆ คำสอนร่วมสมัยยืนยันความมุ่งมั่นนี้

อย่างชัดเจน สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสทรงระลึกว่าพันธกิจของพระศา

สนจักรต่อผู้อพยพและผู้ลี้ภัยนั้นกว้างขวางยิ่งขึ้น โดยยืนยันว่า “การ

ตอบสนองของเราต่อความท้าทายจากการอพยพร่วมสมัยสามารถสรุปได้

ด้วยกริยาสี่คำ: ต้อนรับ, ปกป้อง, ส่งเสริม และบูรณาการ ทว่ากริยาเหล่านี้

ไม่ได้ใช้กับผู้อพยพและผู้ลี้ภัยเท่านั้น แต่บรรยายถึงพันธกิจของพระศาสน

จักรต่อทุกคนที่อาศัยอยู่ในชายขอบของชีวิต ผู้ที่จำเป็นต้องได้รับการ

ต้อนรับ ปกป้อง ส่งเสริม และบูรณาการ” ท่านยังตรัสอีกว่า: “มนุษย์ทุกคน

เป็นบุตรของพระเจ้า! เขาหรือเธอมีภาพลักษณ์ของพระคริสต์! เราเอง

จำเป็นต้องเห็น และทำให้ผู้อื่นเห็นว่า ผู้อพยพและผู้ลี้ภัยไม่ได้เป็นเพียง

ปัญหาที่ต้องแก้ แต่เป็นพ่ีน้องที่ต้องต้อนรับ เคารพ และรัก พวกเขาเป็น

โอกาสที่พระเจ้าประทานให้เราช่วยสร้างสังคมที่ยุติธรรมข้ึน ประชาธิปไตย



(53) 

 
ที่สมบูรณ์ขึ้น ประเทศที่เป็นหนึ่งเดียวกันมากขึ้น โลกที่มีความเป็นพี่น้อง

มากขึ้น และชุมชนคริสตชนที่เปิดกว้างและเป็นแบบอย่างทางพระวรสาร

มากขึ้น” พระศาสนจักร เปรียบเสมือนแม่ เดินเคียงข้างผู้ที่กำลังเดินทาง 

ในที่ท่ีโลกเห็นภัยคุกคาม เธอเห็นลูกๆ; ในที่ท่ีมีการสร้างกำแพง เธอสร้าง

สะพาน เธอรู้ว่าการประกาศข่าวดีของเธอจะน่าเชื่อถือก็ต่อเมื่อแปลเป็น

การกระทำท่ีใกล้ชิดและต้อนรับ และเธอรู้ว่าในผู้อพยพที่ถูกปฏิเสธทุกคน 

คือพระคริสต์เองที่เคาะประตูเรียกชุมชน 

เคยีงขา้งผูต้ า่ตอ้ยทีส่ดุ 

76. ความศักดิ์สิทธิ์ของคริสตชนมักงอกงามในสถานที่ที่ถูกลืมและบอบช้ำ

ที่สุดของมนุษยชาติ คนที่ยากจนที่สุดในหมู่คนยากจน — ผู้ที่ขาดแคลนไม่

เพียงวัตถุสิ่งของ แต่ยังขาดเสียงและการยอมรับศักดิ์ศรี — มีที่พิเศษใน

พระหฤทัยของพระเจ้า พวกเขาคือผู้เป็นที่รักของพระวรสาร เป็นทายาท

แห่งอาณาจักร (เทียบ ลก 6:20) ในตัวพวกเขา พระคริสต์ยังคงทนทุกข์และ

กลับคืนพระชนม์ชีพ ในตัวพวกเขา พระศาสนจักรค้นพบการเรียกของเธอที่

จะแสดงตัวตนที่แท้จริงที่สุด 

77. นักบุญเทเรซาแห่งกัลกัตตา ซึ่งได้รับการประกาศเป็นนักบุญในปี 

2016 ได้กลายเป็นไอคอนสากลแห่งความรักท่ีดำเนินชีวิตอย่างเต็มเปี่ยม

เพ่ือผู้ที่ยากไร้ที่สุด ผู้ที่สังคมทิ้งขว้าง ผู้ก่อตั้งคณะธรรมทูตแห่งความเมตตา

ธรรม (Missionaries of Charity) ท่านอุทิศชีวิตให้กับผู้ใกล้ตายที่ถูกทิ้ง



(54) 

 
บนถนนในอินเดีย ท่านรวบรวมผู้ถูกปฏิเสธ ล้างแผล และอยู่เป็นเพ่ือน

จนถึงวาระสุดท้ายด้วยความอ่อนโยนของคำภาวนา ความรักของท่านต่อผู้

ยากจนที่สุดในหมู่คนยากจนหมายความว่าท่านไม่ได้ดูแลแค่ความต้องการ

ทางวัตถุ แต่ประกาศข่าวดีแห่งพระวรสารแก่พวกเขาด้วย: “เราต้องการ

ประกาศข่าวดีแก่คนยากจนว่าพระเจ้ารักพวกเขา ว่าเรารักพวกเขา ว่าพวก

เขามีตัวตนสำหรับเรา ว่าพวกเขาก็ถูกสร้างโดยพระหัตถ์แห่งความรัก

เดียวกันของพระเจ้า เพ่ือรักและถูกรัก คนยากจนของเราเป็นคนที่ยิ่งใหญ่ 

เป็นคนที่น่ารักมาก พวกเขาไม่ต้องการความสงสารและความเห็นใจของเรา 

พวกเขาต้องการความรักท่ีเข้าใจ พวกเขาต้องการ ความเคารพของเรา พวก

เขาต้องการให้เราปฏิบัติต่อพวกเขาด้วยศักดิ์ศรี” ทั้งหมดนี้มาจากจิต

วิญญาณลึกซึ้งที่เห็นว่าการรับใช้ผู้ยากจนที่สุดเป็นผลจากการภาวนาและ

ความรัก เป็นแหล่งของสันติสุขท่ีแท้จริง ดังที่สมเด็จพระสันตะปาปายอห์น 

เปาโลที่ 2 เตือนใจผู้แสวงบุญที่มาโรมเพ่ือพิธีแต่งตั้งท่านเป็นบุญราศี: “แม่

ชีเทเรซาเอาเรี่ยวแรงจากไหนเพ่ือมอบตนเองอย่างสมบูรณ์ในการรับใช้

ผู้อื่น? ท่านพบมันในการภาวนาและการเพ่งพินิจอย่างเงียบงันต่อพระเยซู

คริสต์ พระพักตร์ศักดิ์สิทธิ์ พระหฤทัยศักดิ์สิทธิ์ ท่านเองกล่าวไว้ว่า: ‘ผล

ของความเงียบคือการภาวนา ผลของการภาวนาคือความเชื่อ ผลของความ

เชื่อคือความรัก ผลของความรักคือการบริการ’ การภาวนานั่นเองที่เติมเต็ม

หัวใจท่านด้วยสันติสุขของพระคริสต์และทำให้ท่านแผ่สันติสุขนั้นสู่ผู้อื่น

ได้” เทเรซาไม่ได้มองตนเองว่าเป็นนักบุญสงเคราะห์หรือนักเคลื่อนไหว แต่



(55) 

 
เป็นเจ้าสาวของพระคริสต์ผู้ถูกตรึงกางเขน รับใช้พ่ีน้องผู้ทนทุกข์ด้วยความ

รักทั้งหมด 

78. ในบราซิล นักบุญดุลเชแห่งคนยากจน (Saint Dulce of the Poor) 

— รู้จักกันในนาม “นางฟ้าใจดีแห่งบาเฮีย” — ได้แสดงจิตตารมณ์พระวร

สารเดียวกันในแบบฉบับบราซิล เมื่อกล่าวถึงท่านและนักบวชหญิงอีกสอง

ท่านที่ได้รับประกาศเป็นนักบุญในพิธีเดียวกัน สมเด็จพระสันตะปาปาฟรัง

ซิสทรงระลึกถึงความรักของพวกท่านต่อสมาชิกท่ีถูกกีดกันที่สุดในสังคม 

และตรัสว่านักบุญใหม่ “แสดงให้เราเห็นว่าชีวิตที่ถวายตัวคือการเดินทาง

แห่งความรัก ณ ชายขอบของโลก” ซิสเตอร์ดุลเชตอบสนองต่อความไม่

มั่นคงด้วยความคิดสร้างสรรค์ ต่ออุปสรรคด้วยความอ่อนโยน และต่อความ

ขัดสนด้วยความเชื่อที่สั่นคลอนไม่ได้ ท่านเริ่มจากการรับคนป่วยไว้ในเล้าไก่

และจากจุดนั้นได้ก่อตั้งบริการสังคมท่ีใหญ่ที่สุดแห่งหนึ่งในประเทศ ท่าน

ช่วยเหลือผู้คนหลายพันคนต่อวัน โดยไม่เคยสูญเสียความสุภาพอ่อนโยน 

ทำตนเป็นคนยากจนร่วมกับคนยากจนเพื่อความรักต่อผู้ที่ยากจนที่สุด ท่าน

อยู่กินเพียงน้อยนิด ภาวนาอย่างร้อนรน และรับใช้ด้วยความสุข ความเชื่อ

ไม่ได้ทำให้ท่านห่างไกลจากโลก แต่ดึงท่านให้ลึกซึ้งยิ่งขึ้นในความเจ็บปวด

ของผู้ที่ต่ำต้อยที่สุด 

79. เรายังสามารถกล่าวถึงบุคคลเช่น นักบุญเบเนดิกต์ เมนนี (St. 

Benedict Menni) และซิสเตอร์ Hospitallers of the Sacred Heart 



(56) 

 
of Jesus ที่ทำงานเคียงข้างผู้พิการ; นักบุญชาร์ลส์ เดอ ฟูโกด์ (St. 

Charles de Foucauld) ท่ามกลางชุมชนในซาฮารา; นักบุญแคทเธอรีน 

เดร็กเซล (St. Katharine Drexel) สำหรับกลุ่มผู้ด้อยโอกาสที่สุดใน

อเมริกาเหนือ; ซิสเตอร์เอ็มมานูเอล (Sister Emmanuelle) กับคนเก็บ

ขยะในย่านเอซเบต เอล นักห์ล ของไคโร; และอีกมากมาย แต่ละท่าน

ค้นพบในแบบของตนว่าคนยากจนที่สุดไม่ได้เป็นเพียงวัตถุแห่งความเมตตา

ของเรา แต่เป็นครูแห่งพระวรสาร ไม่ใช่เรื่องของการ “นำ” พระเจ้าไปให้

พวกเขา แต่เป็นการพบพระองค์ท่ามกลางพวกเขา ตัวอย่างทั้งหมดนี้สอน

เราว่าการรับใช้คนยากจนไม่ใช่ท่าทีที่ทำ “จากเบื้องบน” แต่เป็นการพบกัน

ระหว่างผู้เท่าเทียม ที่ซึ่งพระคริสต์ทรงสำแดงพระองค์และได้รับการ

นมัสการ นักบุญยอห์น เปาโลที่ 2 เตือนเราว่า “มีการประทับอยู่พิเศษของ

พระคริสต์ในคนยากจน และสิ่งนี้เรียกร้องให้พระศาสนจักรทำการเลือก

เข้าข้างฝ่ายพวกเขา” ดังนั้น เมื่อพระศาสนจักรน้อมตัวลงเพื่อดูแลคน

ยากจน เธอจึงอยู่ในอิริยาบถที่สูงส่งที่สุด 

ขบวนการภาคประชาชน (Popular Movements) 

80. เราต้องยอมรับด้วยว่า ตลอดหลายศตวรรษของประวัติศาสตร์คริสต์ 

การช่วยเหลือคนยากจนและการต่อสู้เพ่ือสิทธิของพวกเขาไม่ได้เกี่ยวข้อง

กับปัจเจกบุคคล ครอบครัว สถาบัน หรือชุมชนนักบวชเท่านั้น มีและยังคง

มีขบวนการภาคประชาชนต่างๆ ที่ประกอบด้วยฆราวาสและนำโดยผู้นำ



(57) 

 
ภาคประชาชน ซึ่งมักถูกมองด้วยความสงสัยและถึงกับถูกข่มเหง ข้าพเจ้า

หมายถึง “บุคคลทุกคนที่เดินทาง ไม่ใช่ในฐานะปัจเจก แต่ในฐานะชุมชนที่

ผูกพันกันอย่างใกล้ชิดของทุกคนและเพ่ือทุกคน ชุมชนที่ปฏิเสธที่จะทิ้งคน

ยากจนและผู้เปราะบางไว้ข้างหลัง... ผู้นำ ‘ภาคประชาชน’ คือผู้ที่สามารถ

ดึงทุกคนเข้ามามีส่วนร่วม... พวกเขาไม่รังเกียจหรือกลัวคนหนุ่มสาวที่เคย

เจ็บปวดหรือแบกน้ำหนักของกางเขน” 

81. ผู้นำภาคประชาชนเหล่านี้รู้ว่าความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน “ยัง

หมายถึงการต่อสู้กับสาเหตุเชิงโครงสร้างของความยากจนและความไม่เท่า

เทียม; การขาดงาน ที่ดิน และที่อยู่อาศัย; และการปฏิเสธสิทธิทางสังคม

และแรงงาน มันหมายถึงการเผชิญหน้ากับผลกระทบที่ทำลายล้างของ

จักรวรรดิแห่งเงินตรา... ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ในความหมายที่ลึกซึ้ง

ที่สุด คือวิธีการสร้างประวัติศาสตร์ และนี่คือสิ่งที่ขบวนการภาคประชาชน

กำลังทำ” ด้วยเหตุนี้ เมื่อสถาบันต่างๆ คิดถึงความต้องการของคนยากจน 

จำเป็นต้อง “รวมขบวนการภาคประชาชนและเติมพลังให้โครงสร้างการ

ปกครองท้องถิ่น ระดับชาติ และนานาชาติ ด้วยกระแสธารแห่งพลังทาง

ศีลธรรมที่พุ่งออกมาจากการรวมผู้ถูกกีดกันเข้าสู่การสร้างชะตากรรม

ร่วมกัน” แท้จริงแล้ว ขบวนการภาคประชาชนเชิญชวนเราให้เอาชนะ 

“ความคิดที่ว่านโยบายสังคมคือนโยบายเพื่อคนยากจน แต่ไม่เคยร่วมกับ

คนยากจน และไม่เคยเป็นของคนยากจน ยิ่งไม่เคยเป็นส่วนหนึ่งของ

โครงการที่สามารถนำผู้คนกลับมาอยู่ร่วมกันได้” หากนักการเมืองและ



(58) 

 
ผู้เชี่ยวชาญไม่ฟังพวกเขา “ประชาธิปไตยจะฝ่อลง กลายเป็นสโลแกน เป็น

พิธีการ; สูญเสียลักษณะการเป็นตัวแทนและกลายเป็นสิ่งที่ไร้ร่าง เพราะทิ้ง

ประชาชนไว้ในการต่อสู้ประจำวันเพื่อศักดิ์ศรี ในการสร้างอนาคตของพวก

เขา” สิ่งเดียวกันนี้ต้องกล่าวกับสถาบันของพระศาสนจักรด้วย 

บทท่ี 4 ประวัติศาสตร์ท่ีด าเนินต่อไป 

ศตวรรษแหง่ค าสอนดา้นสงัคมของพระศาสนจกัร 

82. การเร่งตัวของการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและสังคมในสอง

ศตวรรษท่ีผ่านมา พร้อมด้วยความขัดแย้งและข้อขัดแย้งทั้งหมด ไม่เพียง

ส่งผลกระทบต่อชีวิตคนยากจน แต่ยังกลายเป็นประเด็นถกเถียงและ

ไตร่ตรองในส่วนของพวกเขาด้วย ขบวนการต่างๆ ของคนงาน ผู้หญิง และ

คนหนุ่มสาว และการต่อสู้กับการเลือกปฏิบัติทางเชื้อชาติ ก่อให้เกิดการ

ตระหนักรู้ใหม่ถึงศักดิ์ศรีของผู้ที่อยู่ชายขอบสังคม คำสอนด้านสังคมของ

พระศาสนจักรก็เกิดข้ึนจากบริบทนี้ การวิเคราะห์การเปิดเผยของคริสต์

ศาสนาในบริบทของปัญหาสังคม แรงงาน เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม

สมัยใหม่ จะเป็นไปไม่ได้เลยหากปราศจากการมีส่วนร่วมของฆราวาส ทั้ง

ชายและหญิง ที่ต่อสู้กับปัญหาใหญ่ในยุคของตน เคียงข้างพวกเขาคือ

นักบวชชายหญิงที่แสดงให้เห็นถึงพระศาสนจักรที่ก้าวไปในทิศทางใหม่ 

การเปลี่ยนแปลงแห่งยุคสมัยที่เรากำลังประสบอยู่นี้ ทำให้ปฏิสัมพันธ์ที่

ต่อเนื่องระหว่างผู้มีความเชื่อกับอำนาจการสอน (Magisterium) ของ



(59) 

 
พระศาสนจักร ระหว่างพลเมืองทั่วไปกับผู้เชี่ยวชาญ ระหว่างปัจเจกบุคคล

กับสถาบัน จำเป็นยิ่งขึ้นไปอีก ในที่นี้ ต้องยอมรับอีกครั้งว่าความเป็นจริงจะ

ถูกมองเห็นได้ดีที่สุดจากมุมมองของคนวงนอก และคนยากจนมีความเข้าใจ

ที่ลึกซึ้งเฉพาะตัวซึ่งขาดไม่ได้สำหรับพระศาสนจักรและมนุษยชาติโดยรวม 

83. คำสอนของพระศาสนจักรในรอบ 150 ปีที่ผ่านมาเป็นคลังสมบัติที่

แท้จริงของคำสอนสำคัญเกี่ยวกับคนยากจน บรรดาบิชอปแห่งโรมได้ให้

เสียงแก่ความเข้าใจใหม่ๆ ที่กลั่นกรองผ่านกระบวนการแยกแยะทาง

พระศาสนจักร ตัวอย่างเช่น ในพระสมณสาส์น Rerum Novarum 

โป๊ปเลโอที่ 13 กล่าวถึงปัญหาแรงงาน โดยชี้ถึงสภาพความเป็นอยู่ที่ทน

ไม่ได้ของคนงานอุตสาหกรรมจำนวนมาก และโต้แย้งเพ่ือการสถาปนา

ระเบียบสังคมที่เป็นธรรม พระสันตะปาปาองค์อ่ืนๆ ก็ตรัสในหัวข้อนี้

เช่นกัน นักบุญยอห์นที่ 23 ในพระสมณสาส์น Mater et Magistra 

(1961) เรียกร้องความยุติธรรมในระดับโลก: ประเทศร่ำรวยไม่สามารถ

เพิกเฉยต่อประเทศท่ีหิวโหยและยากจนอย่างรุนแรงได้อีกต่อไป; แทนที่จะ

เป็นเช่นนั้น พวกเขาถูกเรียกร้องให้ช่วยเหลืออย่างใจกว้างด้วยทรัพย์สิน

ทั้งหมดท่ีมี 

84. สภาสังคายนาวาติกันท่ี 2 เป็นหมุดหมายสำคัญในความเข้าใจของ

พระศาสนจักรเกี่ยวกับคนยากจนในแผนการกอบกู้ของพระเจ้า แม้หัวข้อนี้

จะยังคงเป็นเรื่องรองในเอกสารเตรียมการ แต่นักบุญยอห์นที่ 23 ในสาส์น



(60) 

 
ทางวิทยุเมื่อ 11 กันยายน 1962 หนึ่งเดือนก่อนเปิดสภาสังคายนา ได้

เรียกร้องความสนใจต่อปัญหานี้ ด้วยถ้อยคำที่น่าจดจำของท่าน “พระศา

สนจักรนำเสนอตัวเธออย่างที่เป็นและอย่างที่ปรารถนาจะเป็น: พระศาสน

จักรของทุกคนและโดยเฉพาะอย่างยิ่งพระศาสนจักรของคนยากจน” ความ

พยายามอย่างเข้มข้นของบิชอป นักเทววิทยา และผู้เชี่ยวชาญที่ห่วงใยการ

ฟ้ืนฟูพระศาสนจักร — โดยการสนับสนุนของนักบุญยอห์นที่ 23 เอง — 

ได้มอบทิศทางใหม่ให้แก่สภาสังคายนา การมีพระคริสต์เป็นศูนย์กลางใน

การพิจารณาเหล่านี้ ทั้งในระดับหลักคำสอนและสังคม พิสูจน์แล้วว่าเป็น

พ้ืนฐานสำคัญ บิดาแห่งสภาสังคายนาหลายท่านสนับสนุนแนวทางนี้ ดังที่

พระคาร์ดินัลเลอร์กาโรแสดงออกอย่างมีวาทศิลป์ในการแทรกแซงเมื่อ 6 

ธันวาคม 1962: “ความลึกลับของพระคริสต์ในพระศาสนจักรเป็นเช่นนั้น

เสมอมา และในวันนี้ โดยวิธีพิเศษ คือความลึกลับของพระคริสต์ในคน

ยากจน” ท่านกล่าวต่อว่า “นี่ไม่ใช่แค่หัวข้อหนึ่งในหัวข้ออื่นๆ แต่ในแง่หนึ่ง

เป็นหัวข้อเดียวของสภาสังคายนาโดยรวม” อัครบิชอปแห่งโบโลญญา ใน

การเตรียมข้อความสำหรับการแทรกแซงนี้ ได้บันทึกว่า: “นี่คือเวลาของคน

ยากจน ของคนยากจนนับล้านทั่วโลก นี่คือเวลาแห่งความลึกลับของ

พระศาสนจักรในฐานะมารดาของคนยากจน นี่คือเวลาแห่งความลึกลับของ

พระคริสต์ ผู้ประทับอยู่อย่างยิ่งในคนยากจน” มีความรู้สึกท่ีเพ่ิมข้ึนถึง

ความจำเป็นสำหรับภาพลักษณ์ใหม่ของพระศาสนจักร ที่เรียบง่ายและ

สมถะกว่า โอบกอดประชากรทั้งหมดของพระเจ้าและการประทับอยู่ของ



(61) 

 
พระองค์ในประวัติศาสตร์ พระศาสนจักรที่คล้ายคลึงกับองค์พระผู้เป็น

เจ้าของเธอมากกว่าอำนาจทางโลก และทำงานเพ่ือส่งเสริมความมุ่งมั่นที่

เป็นรูปธรรมของมนุษยชาติทั้งมวลในการแก้ปัญหาความยากจนมหาศาล

ในโลก 

85. ในการเปิดประชุมสมัยที่สองของสภาสังคายนา นักบุญเปาโลที่ 6 

ได้รับเอาความห่วงใยที่แสดงโดยผู้ดำรงตำแหน่งก่อนหน้าท่าน นั่นคือ 

พระศาสนจักรมองด้วยความสนใจเป็นพิเศษ “ไปยังคนยากจน ผู้ขัดสน ผู้

ทุกข์ใจ ผู้หิวโหย ผู้ทนทุกข์ ผูถู้กจองจำ นั่นคือ เธอมองไปยังมนุษยชาติทั้ง

มวลที่ทนทุกข์และร้องไห้: เธอเป็นส่วนหนึ่งของพวกเขาโดยสิทธิ์แห่ง

พระวรสาร” ในการเข้าเฝ้าทั่วไปเมื่อ 11 พฤศจิกายน 1964 ท่านชี้ว่า “คน

ยากจนเป็นตัวแทนของพระคริสต์” และเปรียบเทียบภาพลักษณ์ขององค์

พระผู้เป็นเจ้าในคนยากจนกับที่เห็นในพระสันตะปาปา ท่านยืนยันความ

จริงนี้ด้วยถ้อยคำเหล่านี้: “การเป็นตัวแทนของพระคริสต์ในคนยากจนนั้น

เป็นสากล; คนยากจนทุกคนสะท้อนพระคริสต์; ส่วนของพระสันตะปาปา

นั้นเป็นส่วนบุคคล... คนยากจนและเปโตรสามารถเป็นหนึ่งเดียวในบุคคล

เดียวกัน สวมใส่การเป็นตัวแทนสองแบบ; คือความยากจนและอำนาจ

หน้าที่” ด้วยวิธีนี้ ความเชื่อมโยงภายในระหว่างพระศาสนจักรและคน

ยากจนจึงถูกแสดงออกเชิงสัญลักษณ์และด้วยความชัดเจนอย่างที่ไม่เคยมี

มาก่อน 



(62) 

 
86. ธรรมนูญ Gaudium et Spes โดยต่อยอดจากคำสอนของปิตาจารย์

ของพระศาสนจักร ยืนยันอย่างหนักแน่นถึงจุดหมายปลายทางสากลของ

ทรัพย์สินในโลกและหน้าที่ทางสังคมของทรัพย์สินที่เกิดจากสิ่งนั้น 

ธรรมนูญระบุว่า “พระเจ้าทรงกำหนดให้โลกและทุกสิ่งที่อยู่ในนั้นเป็นของ

ประชากรและประชาชาติทั้งปวง เพ่ือที่สรรพสิ่งที่ถูกสร้างจะได้ถูกแบ่งปัน

อย่างเป็นธรรมแก่มนุษยชาติทั้งหมด ภายใต้การนำของความยุติธรรมที่เจือ

ด้วยความรัก... ในการใช้สิ่งของ ผู้คนควรถือว่าทรัพย์สินภายนอกที่ตน

ครอบครองโดยชอบธรรมนั้นไม่ใช่แค่ของตนเอง แต่เป็นของส่วนรวมด้วย 

ในแงท่ี่ว่ามันสามารถเป็นประโยชน์ต่อผู้อ่ืนได้เช่นเดียวกับตนเอง ดังนั้น ทุก

คนมีสิทธิ์ที่จะครอบครองทรัพย์สินของโลกในจำนวนที่เพียงพอสำหรับ

ตนเองและครอบครัว... บุคคลที่มีความจำเป็นอย่างยิ่งยวดมีสิทธิ์ที่จะ เอา

สิ่งที่จำเป็นจากความม่ังคั่งของผู้อื่น... โดยธรรมชาติ ทรัพย์สินส่วนบุคคลมี

มิติทางสังคมซึ่งตั้งอยู่บนกฎแห่งจุดหมายปลายทางร่วมกันของทรัพย์สินใน

โลก เมื่อใดที่แง่มุมทางสังคมถูกลืม การเป็นเจ้าของมักกลายเป็นวัตถุแห่ง

ความโลภและแหล่งของความวุ่นวายร้ายแรง” ความเชื่อมั่นนี้ได้รับการย้ำ

โดยนักบุญเปาโลที่ 6 ในพระสมณสาส์น Populorum Progressio ที่นั่น

เราอ่านว่าไม่มีใครรู้สึกว่าได้รับอนุญาตให้ “ถือครองทรัพย์สินส่วนเกินเพ่ือ

ใช้ส่วนตัวแต่เพียงผู้เดียว เมื่อผู้อื่นขาดแคลนสิ่งจำเป็นพื้นฐานของชีวิต” ใน

สุนทรพจน์ที่สหประชาชาติ โป๊ปเปาโลที่ 6 ตรัสในฐานะทนายแก้ต่างให้



(63) 

 
ประชาชนที่ยากจน และกระตุ้นประชาคมระหว่างประเทศให้สร้างโลกแห่ง

ความสมานฉันท์ 

87. กับนักบุญยอห์น เปาโลที่ 2 ความสัมพันธ์พิเศษของพระศาสนจักรกับ

คนยากจนได้รับการทำให้มั่นคง โดยเฉพาะจากมุมมองด้านหลักคำสอน คำ

สอนของท่านมองการเลือกข้างคนยากจนว่าเป็น “รูปแบบพิเศษของ

ความสำคัญอันดับแรกในการปฏิบัติความรักแบบคริสต์ ซึ่งธรรมประเพณี

ทั้งหมดของพระศาสนจักรเป็นพยานถึง” ในพระสมณสาส์น Sollicitudo 

Rei Socialis ท่านกล่าวต่อไปว่า: “ยิ่งไปกว่านั้น ในปัจจุบัน เมื่อพิจารณา

ถึงมิติระดับโลกที่ปัญหาสังคมได้รับ ความรักท่ีเลือกข้างคนยากจน และการ

ตัดสินใจที่มันดลใจเรา ไม่อาจไม่โอบกอดฝูงชนมหาศาลของผู้หิวโหย ผู้ขัด

สน คนไร้บ้าน ผู้ขาดการดูแลทางการแพทย์ และเหนือสิ่งอ่ืนใด ผู้ที่สิ้นหวัง

ในอนาคตที่ดีกว่า เป็นไปไม่ได้ที่จะไม่คำนึงถึงการมีอยู่ของความจริงเหล่านี้ 

การเพิกเฉยต่อสิ่งเหล่านี้จะหมายถึงการกลายเป็นเหมือน ‘เศรษฐี’ ที่แสร้ง

ทำเป็นไม่รู้จักขอทานลาซารัสที่นอนอยู่ที่ ประตูบ้านของเขา (เทียบ ลก 

16:19-31)” คำสอนของนักบุญยอห์น เปาโลที่ 2 เกี่ยวกับงานก็มี

ความสำคัญเช่นกันสำหรับการพิจารณาบทบาทเชิงรุกที่คนยากจนควรมีใน

การฟ้ืนฟูพระศาสนจักรและสังคม จึงละทิ้ง “ความเป็นพ่อแบบอุปถัมภ์” 

(paternalism) บางอย่างที่จำกัดตัวเองเพียงตอบสนองความต้องการ

เฉพาะหน้าของคนยากจน ในพระสมณสาส์น Laborem Exercens ท่าน



(64) 

 
ระบุอย่างตรงไปตรงมาว่า “งานของมนุษย์เป็นกุญแจสำคัญ อาจเป็นกุญแจ

สำคัญที่สุด ต่อปัญหาสังคมทั้งหมด” 

88. ท่ามกลางวิกฤตการณ์หลายด้านที่เป็นจุดเริ่มต้นของสหัสวรรษที่สาม 

คำสอนของเบเนดิกต์ท่ี 16 มีทิศทางทางการเมืองที่ชัดเจนยิ่งขึ้น ดังนั้น ใน

พระสมณสาส์น Caritas in Veritate ท่านยืนยันว่า “ยิ่งเราพยายามสร้าง

ความดีส่วนรวมที่สอดคล้องกับความต้องการที่แท้จริงของเพ่ือนมนุษย์ เรา

ก็ยิ่งรักพวกเขาอย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น” นอกจากนี้ ท่านยังสังเกตว่า 

“ความหิวโหยไม่ได้ขึ้นอยู่กับการขาดแคลนวัตถุมากเท่ากับการขาดแคลน

ทรัพยากรทางสังคม ซึ่งที่สำคัญท่ีสุดคือทรัพยากรเชิงสถาบัน กล่าวอีกนัย

หนึ่ง สิ่งที่ขาดหายไปคือเครือข่ายสถาบันทางเศรษฐกิจที่สามารถ

รับประกันการเข้าถึงอาหารและน้ำที่เพียงพอต่อความต้องการทาง

โภชนาการอย่างสม่ำเสมอ และยังสามารถจัดการกับความต้องการและ

ความจำเป็นขั้นพ้ืนฐานที่เกิดจากวิกฤตอาหารที่แท้จริง ไม่ว่าจะเกิดจาก

สาเหตุธรรมชาติหรือความไม่รับผิดชอบทางการเมือง ทั้งในระดับชาติและ

นานาชาติ” 

89. สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสทรงตระหนักว่าในทศวรรษหลังๆ มานี้ 

เคียงข้างคำสอนของบิชอปแห่งโรม สภาบิชอปแห่งชาติและระดับภูมิภาค

ได้ออกมาพูดมากขึ้นเรื่อยๆ ท่านเป็นพยานได้ด้วยตนเอง เช่น ถึงความ

มุ่งม่ันพิเศษของคณะบิชอปละตินอเมริกาในการคิดใหม่เรื่องความสัมพันธ์



(65) 

 
ของพระศาสนจักรกับคนยากจน ในช่วงหลังสภาสังคายนาทันที ในเกือบ

ทุกประเทศในละตินอเมริกา มีความรู้สึกรุนแรงถึงความจำเป็นของพระศา

สนจักรที่จะเป็นหนึ่งเดียวกับคนยากจนและมีส่วนร่วมอย่างแข็งขันในการ

รักษาเสรีภาพของพวกเขา พระศาสนจักรขับเคลื่อนด้วยมวลชนคนยากจน

ที่ทนทุกขจ์ากการว่างงาน การจ้างงานต่ำกว่าระดับ ค่าจ้างที่ไม่เป็นธรรม 

และสภาพความเป็นอยู่ที่ต่ำกว่ามาตรฐาน การเป็นมรณสักขีของนักบุญออ

สการ์ โรเมโร อัครบิชอปแห่งซานซัลวาดอร์ เป็นพยานที่ทรงพลังและแรง

บันดาลใจสำหรับพระศาสนจักร ท่านรับเอาความทุกข์ยากของคนส่วนใหญ่

ในฝูงแกะมาเป็นของท่าน และทำให้พวกเขาเป็นศูนย์กลางของวิสัยทัศน์

อภิบาล การประชุมสภาบิชอปละตินอเมริกาท่ีจัดขึ้นที่เมเดยิน 

(Medellín), ปวยบลา (Puebla), ซานโตโดมิงโก (Santo Domingo) 

และอปาเรซีดา (Aparecida) เป็นเหตุการณ์สำคัญสำหรับชีวิตของพระศา

สนจักรโดยรวมด้วย สำหรับสว่นของข้าพเจ้า เมื่อได้รับใช้เป็นมิชชันนารีใน

เปรูเป็นเวลาหลายปี ข้าพเจ้าเป็นหนี้บุญคุณอย่างมากต่อกระบวนการ

แยกแยะทางพระศาสนจักรนี้ ซึ่งสมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสเชื่อมโยง

อย่างชาญฉลาดกับของพระศาสนจักรท้องถิ่นอ่ืนๆ โดยเฉพาะในซีกโลกใต้ 

(Global South) ข้าพเจ้าใคร่ขอหยิบยกสองประเด็นเฉพาะจากคำสอน

ของบิชอปเหล่านี้ 



(66) 

 
โครงสร้างแหง่บาปทีส่รา้งความยากจนและความไมเ่ทา่

เทยีมอยา่งรนุแรง 

90. ที่เมเดยิน บรรดาบิชอปประกาศตนสนับสนุนการเลือกเข้าข้างฝ่ายคน

ยากจน: “พระคริสต์ พระผู้ช่วยให้รอดของเรา ไม่เพียงรักคนยากจน แต่ 

‘แม้พระองค์ทรงร่ำรวย ก็ทรงยอมกลายเป็นคนยากจน’ พระองค์ทรง

ดำเนินชีวิตยากจน เน้นพันธกิจของพระองค์ในการประกาศการปลดปล่อย

พวกเขา และก่อตั้งพระศาสนจักรของพระองค์ให้เป็นเครื่องหมายแห่ง

ความยากจนนี้ท่ามกลางเรา... ความยากจนที่พ่ีน้องของเราจำนวนมากต้อง

ทนทุกข์ร้องหาความยุติธรรม ความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกัน การเป็นพยาน 

ความมุ่งม่ัน และความพยายามท่ีมุ่งยุติมัน เพ่ือให้พันธกิจการกอบกู้ท่ีพระ

คริสต์ทรงมอบหมายสำเร็จบริบูรณ์” บรรดาบิชอประบุอย่างแข็งขันว่า

พระศาสนจักร เพ่ือจะซื่อสัตย์ต่อกระแสเรียกของเธออย่างเต็มเปี่ยม ต้อง

ไม่เพียงร่วมในสภาพของคนยากจน แต่ต้องยืนเคียงข้างพวกเขาและทำงาน

อย่างแข็งขันเพ่ือการพัฒนาอย่างบูรณาการของพวกเขา เมื่อเผชิญกับ

สถานการณ์ความยากจนที่เลวร้ายลงในละตินอเมริกา การประชุมที่ปวยบ

ลาได้ยืนยันการตัดสินใจที่เมเดยินในการสนับสนุนทางเลือกท่ีตรงไปตรงมา

และพยากรณ์เพ่ือคนยากจน และอธิบายโครงสร้างแห่งความอยุติธรรมว่า

เป็น “บาปทางสังคม” 

91. ความรักมีพลังที่จะเปลี่ยนแปลงความเป็นจริง; มันเป็นพลังที่แท้จริง

สำหรับการเปลี่ยนแปลงในประวัติศาสตร์ มันเป็นแหล่งที่ต้องดลใจและ



(67) 

 
ชี้นำความพยายามทุกอย่างเพ่ือ “แก้สาเหตุเชิงโครงสร้างของความ

ยากจน” และทำด้วยความเร่งด่วน เป็นความหวังของข้าพเจ้าที่เราจะเห็น 

“นักการเมืองที่สามารถสนทนาอย่างจริงใจและมีประสิทธิภาพมากขึ้น เพื่อ

เยียวยารากเหง้าที่ลึกที่สุด — ไม่ใช่เพียงรูปลักษณ์ภายนอก — ของความ

ชั่วร้ายในโลกของเรา” เพราะ “มันเป็นเรื่องของการได้ยินเสียงร้องของ

ประชาชนทั้งมวล ประชาชนที่ยากจนที่สุดในโลก”  

92. ดังนั้น เราต้องดำเนินการต่อ เพ่ือประณาม “เผด็จการของระบบ

เศรษฐกิจที่ฆ่าคน (dictatorship of an economy that kills)” และ

ยอมรับว่า “ในขณะที่รายได้ของคนกลุ่มน้อยเติบโตแบบทวีคูณ ช่องว่างที่

แยกคนส่วนใหญ่ออกจากความมั่งค่ังที่คนไม่กี่คนที่มีความสุขได้รับก็เติบโต

เช่นกัน ความไม่สมดุลนี้เป็นผลจากอุดมการณ์ที่ปกป้องอิสระสัมบูรณ์ของ

ตลาดและการเก็งกำไรทางการเงิน ผลคือ พวกเขาปฏิเสธสิทธิ์ของรัฐ ซึ่งมี

หน้าที่เฝ้าระวังเพ่ือความดีส่วนรวม ในการใช้รูปแบบการควบคุมใดๆ 

ทรราชย์ใหม่กำลังถือกำเนิดขึ้น มองไม่เห็นและมักเป็นเสมือนจริง ซึ่งบังคับ

ใช้กฎและ กติกาของตนเองฝ่ายเดียวและไม่ลดละ” ไม่มีทฤษฎีใดที่ขาด

แคลนในการพยายามสร้างความชอบธรรมให้สถานะปัจจุบัน หรืออธิบาย

ว่าความคิดทางเศรษฐกิจเรียกร้องให้เรารอกลไกตลาดที่มองไม่เห็นเพ่ือแก้

ทุกอย่าง อย่างไรก็ตาม ศักดิ์ศรีของมนุษย์ทุกคนต้องได้รับการเคารพใน

วันนี้ ไม่ใช่พรุ่งนี้ และความยากจนรุนแรงของทุกคนที่ถูกปฏิเสธศักดิ์ศรีนี้

ควรถ่วงอยู่บนมโนธรรมของเราอย่างต่อเนื่อง  



(68) 

 
93. ในพระสมณสาส์น Dilexit Nos สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิสเตือน

เราว่าบาปทางสังคมทำให้ “โครงสร้างแห่งบาป” มั่นคงขึ้นภายในสังคม 

และบ่อยครั้งเป็น “ส่วนหนึ่งของกรอบความคิดหลักที่ถือว่าความเห็นแก่ตัว

และความเฉยเมยเป็นเรื่องปกติหรือสมเหตุสมผล ซึ่งก่อให้เกิดความแปลก

แยกทางสังคม” จากนั้นมันจึงกลายเป็นเรื่องปกติที่จะเพิกเฉยต่อคน

ยากจนและใช้ชีวิตราวกับว่าพวกเขาไม่มีตัวตน และดูสมเหตุสมผลที่จะจัด

ระเบียบเศรษฐกิจในลักษณะที่เรียกร้องความเสียสละจากมวลชนเพื่อ

ตอบสนองความต้องการของผู้มีอำนาจ ในขณะเดียวกัน คนยากจนได้รับ

สัญญาเพียงไม่กี่ “หยด” ที่ไหลลงมา จนกว่าวิกฤตโลกครั้งถัดไปจะนำสิ่ง

ต่างๆ กลับไปสู่จุดเดิม รูปแบบความแปลกแยกที่แท้จริงปรากฏเมื่อเรา

จำกัดตนเองอยู่แค่ข้อแก้ตัวทางทฤษฎีแทนที่จะแสวงหาการแก้ปัญหาที่

เป็นรูปธรรมของผู้ที่ทนทุกข์ นักบุญยอห์น เปาโลที่ 2 เคยสังเกตไว้แล้วว่า 

“สังคมจะแปลกแยกหากรูปแบบการจัดระเบียบสังคม การผลิต และการ

บริโภค ทำให้การมอบตนเองและการสร้างความสมานฉันท์ระหว่างผู้คน

เป็นเรื่องยากขึ้น” 

94. เราจำเป็นต้องมุ่งมั่นมากขึ้นเรื่อยๆ ในการแก้สาเหตุเชิงโครงสร้างของ

ความยากจน นี่เป็นความจำเป็นเร่งด่วนที่ “ไม่อาจล่าช้า ไม่ใช่เพียงเหตุผล

เชิงปฏิบัติเรื่องความเร่งด่วนเพ่ือความเป็นระเบียบเรียบร้อยของสังคม แต่

เพราะสังคมจำเป็นต้องได้รับการรักษาจากความเจ็บป่วยที่ทำให้สังคม

อ่อนแอและหงุดหงิด และซึ่งมีแต่นำไปสู่วิกฤตใหม่ๆ โครงการสวัสดิการ ซึ่ง



(69) 

 
ตอบสนองความต้องการเร่งด่วนบางอย่าง ควรได้รับการพิจารณาว่าเป็น

เพียงการตอบสนองชั่วคราว” ข้าพเจ้าทำได้เพียงระบุอีกครั้งว่าความไม่เท่า

เทียม “เป็นรากเหง้าของความเจ็บป่วยทางสังคม” แท้จริงแล้ว “บ่อยครั้ง

เป็นที่ชัดเจนว่า ในทางปฏิบัติ สิทธิมนุษยชนไม่เท่าเทียมกันสำหรับทุกคน” 

95. ในปัจจุบัน “รูปแบบปัจจุบันที่เน้นความสำเร็จและการพึ่งพาตนเอง ดู

เหมือนจะไม่เอ้ือต่อการลงทุนในความพยายามช่วยคนช้า คนอ่อนแอ หรือ

คนที่มีพรสวรรค์น้อยกว่าให้หาโอกาสในชีวิต” คำถามเดิมๆ กลับมาหาเรา

เสมอ นี่หมายความว่าคนที่มีพรสวรรค์น้อยกว่าไม่ใช่มนุษย์หรือ? หรือคน

อ่อนแอไม่มีศักดิ์ศรีเท่ากับเรา? คนที่เกิดมาพร้อมโอกาสน้อยกว่ามีค่าความ

เป็นมนุษย์น้อยกว่าหรือ? พวกเขาควรจำกัดตนเองเพียงแค่เอาชีวิตรอด

หรือ? คุณค่าของสังคมเราและอนาคตของเราเองขึ้นอยู่กับคำตอบที่เรา

ให้กับคำถามเหล่านี้ ไม่ว่าเราจะกอบกู้ศักดิ์ศรีทางศีลธรรมและจิตวิญญาณ

ของเราคืนมา หรือเราจะตกลงสู่บ่อโสโครก เว้นแต่เราจะหยุดและเอาจริง

เอาจังกับเรื่องนี้ เราจะยังคง — อย่างเปิดเผยหรือแอบแฝง — “สร้าง

ความชอบธรรมให้รูปแบบการกระจายในปัจจุบัน ที่ซึ่งคนกลุ่มน้อยเชื่อว่า

ตนมีสิทธิ์บริโภคในแบบที่ไม่สามารถทำให้เป็นสากลได้ เพราะโลกไม่

สามารถรองรับแม้แต่ของเสียจากการบริโภคนั้น” 

96. ปัญหาเชิงโครงสร้างประการหนึ่งที่ไม่สามารถแก้ไขได้จริงจากเบื้องบน

และจำเป็นต้องได้รับการแก้ไขโดยเร็วที่สุด เกี่ยวข้องกับสถานที่ ย่าน บ้าน 



(70) 

 
และเมืองที่คนยากจนอาศัยและใช้เวลา เราทุกคนชื่นชมความงามของ 

“เมืองที่เอาชนะความไม่ไว้วางใจที่ทำให้เป็นอัมพาต บูรณาการผู้ที่แตกต่าง 

และทำให้การบูรณาการนี้เป็นปัจจัยใหม่ของการพัฒนา! ช่างน่าดึงดูดใจ

เพียงใดสำหรับเมืองที่แม้แต่ในการออกแบบสถาปัตยกรรม ก็เต็มไปด้วย

พ้ืนที่ที่เชื่อมต่อ เกี่ยวข้อง และเอ้ือต่อการยอมรับผู้อ่ืน!” แต่ในขณะเดียวกัน 

“เราไม่อาจไม่พิจารณาผลกระทบต่อชีวิตผู้คนจากความเสื่อมโทรมของ

สิ่งแวดล้อม รูปแบบการพัฒนาปัจจุบัน และวัฒนธรรมการทิ้งขว้าง” เพราะ 

“ความเสื่อมโทรมของสิ่งแวดล้อมและสังคมส่งผลกระทบต่อคนที่

เปราะบางที่สุดในโลก” 

97. สมาชิกทุกคนของประชากรของพระเจ้ามีหน้าที่ต้องส่งเสียง แม้ในวิธีที่

ต่างกัน เพ่ือชี้และประณามปัญหาเชิงโครงสร้างดังกล่าว แม้ต้องแลกด้วย

การดูเหมือนคนโง่หรือไร้เดียงสา โครงสร้างที่ไม่ยุติธรรมจำเป็นต้องได้รับ

การยอมรับและขจัดออกด้วยพลังแห่งความดี ด้วยการเปลี่ยนกรอบ

ความคิด แต่ด้วยความช่วยเหลือของวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี ในการ

พัฒนานโยบายที่มีประสิทธิภาพเพ่ือการเปลี่ยนแปลงสังคม ต้องไม่ลืมว่า

สารของพระวรสารไม่เพียงเกี่ยวกับความสัมพันธ์ส่วนตัวของปัจเจกกับองค์

พระผู้เป็นเจ้า แต่ยังเก่ียวกับสิ่งที่ยิ่งใหญ่กว่า: “อาณาจักรของพระเจ้า 

(เทียบ ลก 4:43); มันเกี่ยวกับการรักพระเจ้าผู้ทรงครอบครองในโลกของ

เรา ในระดับท่ีพระองค์ทรงครอบครองภายในเรา ชีวิตของสังคมจะเป็นฉาก

สำหรับภราดรภาพสากล ความยุติธรรม สันติภาพ และศักดิ์ศรี ทั้งการ



(71) 

 
เทศนาและชีวิตคริสตชน จึงมุ่งให้มีผลกระทบต่อสังคม เรากำลังแสวงหา

อาณาจักรของพระเจ้า” 

98. สุดท้ายแล้ว แม้ผู้คนจะไม่เห็นด้วยกับสมณสาส์นในตอนแรก เรายังพบ

ข้อคิดที่ยังทันสมัยอยู่นั่นคือ “ในฐานะของ ผู้ปกป้องความเชื่อที่ถูกต้อง 

(orthodoxy) มักจะถูกถูกกล่าวหาว่านิ่งเฉย ผ่อนปรน หรือสมรู้ร่วมคิด

ในสถานการณ์ความอยุติธรรมที่ไม่สามารถรับได้ ตกอยู่ในระบอบการเมือง

ที่ยืดเยื้อมันออกไป ในทางกลับกัน เราได้รับผิดชอบต่อการกลับใจของจิต

วิญญาณ เพ่ิมความเข้มข้นของความรักต่อพระเจ้าและเพ่ือนมนุษย์ มีความ

กระตือรือร้นเพ่ือส่งเสริมความยุติธรรมและสันติภาพ และคุณค่าของ

พระวรสารของคนยากจนและความยากจน โดยเฉพาะในหมู่ผู้อภิบาลและ

ผู้มีตำแหน่งรับผิดชอบของพระศาสนจักร เป็นพยานที่มีประสิทธิภาพใน

การรับใช้เพ่ือนมนุษย์ โดยเฉพาะคนยากจนและผู้ถูกกดขี่ ในลักษณะทาง

เทววิทยาที่บูรณาการ” 

คนยากจนในฐานะประธาน (Subjects)  

99. ชีวิตของพระศาสนจักรสากลได้รับความมั่งค่ังจากการแยกแยะของ

การประชุมที่อปาเรซีดา ซึ่งบิชอปละตินอเมริกาทำให้ชัดเจนว่าการเลือก

เข้าข้างฝ่ายคนยากจนของพระศาสนจักร “แฝงอยู่ในความเชื่อทางคริสต

วิทยาในพระเจ้าผู้ทรงเป็นคนยากจนเพื่อเรา เพ่ือทำให้เรามั่งค่ังด้วยความ

ยากจนของพระองค์” เอกสารอปาเรซีดาตั้งพันธกิจของพระศาสนจักรใน



(72) 

 
บริบทปัจจุบันของโลกโลกาภิวัตน์ที่มีความไม่สมดุลใหม่และรุนแรง ใน

สาส์นสุดท้าย บรรดาบิชอปเขียนว่า: “ความแตกต่างที่ชัดเจนระหว่างคน

รวยและคนจนเชิญชวนเราให้ทำงานด้วยความมุ่งม่ันยิ่งขึ้นในการเป็นศิษย์

ที่สามารถแบ่งปันโต๊ะแห่งชีวิต โต๊ะของบุตรธิดาทุกคนของพระบิดา โต๊ะที่

เปิดกว้างและไม่ทิ้งใครไว้ข้างหลัง ซึ่งไม่มีใครถูกกีดกัน เราจึงยืนยัน

ทางเลือกเข้าข้างฝ่ายคนยากจนตามพระวรสารของเรา” 

100. ในขณะเดียวกัน เอกสารนี้ โดยรับเอาหัวข้อที่กล่าวถึงในการประชุม

ก่อนหน้าของคณะบิชอปละตินอเมริกา ยืนกรานถึงความจำเป็นในการ

พิจารณาชุมชนชายขอบในฐานะประธาน (subjects) ที่สามารถสร้าง

วัฒนธรรมของตนเอง แทนที่จะเป็นวัตถุแห่งการกุศลจากผู้อื่น นี่

หมายความว่าชุมชนดังกล่าวมีสิทธิ์ที่จะโอบกอดพระวรสารและเฉลิมฉลอง

และสื่อสารความเชื่อของตนตามคุณค่าท่ีมีอยู่ในวัฒนธรรมของตนเอง 

ประสบการณ์ความยากจนให้ความสามารถแก่พวกเขาในการรับรู้แง่มุม

ของความเป็นจริงที่ผู้อ่ืนมองไม่เห็น; ด้วยเหตุนี้ สังคมจึงจำเป็นต้องฟังพวก

เขา เช่นเดียวกับพระศาสนจักร ซึ่งควรมองการปฏิบัติความเชื่อแบบ “ภาค

ประชาชน” ของพวกเขาในแง่บวก ข้อความที่ดีจากเอกสารอปาเรซีดา

สามารถช่วยเราไตร่ตรองจุดนี้และการตอบสนองที่เหมาะสมของเรา: 

“เฉพาะความใกล้ชิดที่ทำให้เราเป็นเพื่อนเท่านั้นที่ช่วยให้เราซาบซึ้งอย่าง

ลึกซึ้งถึงคุณค่าของคนยากจนในปัจจุบัน ความปรารถนาที่ชอบธรรมของ

พวกเขา และวิธีการดำเนินชีวิตความเชื่อของพวกเขา... วันแล้ววันเล่า คน



(73) 

 
ยากจนกลายเป็นผู้กระทำการแห่งการประกาศข่าวดีและการส่งเสริม

มนุษย์อย่างรอบด้าน: พวกเขาอบรมลูกหลานในความเชื่อ มีส่วนร่วมใน

ความสมานฉันท์ต่อเนื่องระหว่างญาติและเพ่ือนบ้าน แสวงหาพระเจ้าอย่าง

สม่ำเสมอ และให้ชีวิตแก่การจาริกของพระศาสนจักร ในแสงสว่างของ

พระวรสาร เราตระหนักถึงศักดิ์ศรีอันยิ่งใหญ่และ คุณค่าศักดิ์สิทธิ์ของพวก

เขาในสายพระเนตรของพระคริสต์ ผู้ทรงยากจนเหมือนพวกเขาและถูกกีด

กันท่ามกลางพวกเขา บนพ้ืนฐานประสบการณ์ความเชื่อนี้ เราจะร่วม

ปกป้องสิทธิของพวกเขากับพวกเขา” 

101. ทั้งหมดนี้เก่ียวข้องกับแง่มุมหนึ่งของทางเลือกเพ่ือคนยากจนที่เรา

ต้องจำไว้เสมอ นั่นคือ มันเรียกร้องทัศนคติแห่งการใส่ใจต่อผู้อื่นจากเรา 

“ความใส่ใจด้วยความรักนี้เป็นจุดเริ่มต้นของความห่วงใยที่แท้จริงต่อตัว

บุคคลของพวกเขา ซึ่งดลใจข้าพเจ้าอย่างมีประสิทธิภาพให้แสวงหาความดี

ของพวกเขา สิ่งนี้เกี่ยวข้องกับการเห็นคุณค่าของคนยากจนในความดีของ

พวกเขา ในประสบการณ์ชีวิต ในวัฒนธรรม และในวิถีการดำเนินชีวิตความ

เชื่อของพวกเขา ความรักที่แท้จริงเป็นการเพ่งพินิจเสมอ และอนุญาตให้เรา

รับใช้ผู้อื่นไม่ใช่เพราะความจำเป็นหรือความถือดี แต่เพราะเขาหรือเธอ

สวยงามเหนือและเกินกว่ารูปลักษณ์ภายนอก... เฉพาะบนพื้นฐานของ

ความใกล้ชิดที่แท้จริงและจริงใจนี้เท่านั้น เราจึงจะสามารถติดตามคน

ยากจนบนเส้นทางแห่งการปลดปล่อยของพวกเขาได้อย่างเหมาะสม” ด้วย

เหตุนี้ ข้าพเจ้าขอแสดงความขอบคุณจากใจจริงต่อทุกคนที่เลือกดำเนิน



(74) 

 
ชีวิตท่ามกลางคนยากจน ไม่ใช่เพียงเพ่ือไปเยี่ยมเป็นครั้งคราว แต่เพ่ืออยู่

กับพวกเขาอย่างที่พวกเขาอยู่ การตัดสินใจเช่นนี้ควรถือเป็นรูปแบบชีวิต

ตามพระวรสารที่สูงส่งที่สุดรูปแบบหนึ่ง 

102. ในแสงสว่างนี้ เป็นที่ชดัเจนว่าเราทุกคนต้อง “ปล่อยให้ตนเองได้รับ

การประกาศข่าวดี” โดยคนยากจน และยอมรับ “ปัญญาอันลึกลับที่พระ

เจ้าทรงประสงค์จะแบ่งปันกับเราผ่านทางพวกเขา” การเติบโตใน

สถานการณ์ที่ไม่มั่นคง การเรียนรู้ที่จะอยู่รอดในสภาพเลวร้ายที่สุด การ

ไว้วางใจในพระเจ้าด้วยความมั่นใจว่าไม่มีใครอ่ืนที่เอาจริงเอาจังกับพวกเขา 

และการช่วยเหลือกันและกันในช่วงเวลาที่มืดมนที่สุด คนยากจนได้เรียนรู้

หลายสิ่งที่พวกเขาเก็บซ่อนไว้ในใจ พวกเราที่ไม่มีประสบการณ์การใช้ชีวิต

แบบนี้ย่อมได้รับประโยชน์มากมายจากแหล่งปัญญาซึ่งก็คือประสบการณ์

ของคนยากจน เฉพาะโดยการนำคำบ่นของเราไปเทียบกับความทุกข์และ

การขาดแคลนของพวกเขา เราจึงจะสัมผัสคำตำหนิที่ท้าทายให้เราทำให้

ชีวิตของเราเรียบง่ายขึ้น 

 



(75) 

 

บทท่ี 5 

ความทา้ทายทีต่อ่เนือ่ง 

103. ข้าพเจ้าเลือกที่จะระลึกถึงประวัติศาสตร์อันยาวนานของความห่วงใย

ของพระศาสนจักรต่อคนยากจนและกับคนยากจน เพ่ือแสดงให้ชัดเจนว่า

เป็นส่วนสำคัญในชีวิตของเธอเสมอมา แท้จริงแล้ว การดูแลคนยากจนเป็น

ส่วนหนึ่งของธรรมประเพณีอันยิ่งใหญ่ของพระศาสนจักร เปรียบเสมือน

ประภาคารแห่งแสงสว่างทางพระวรสารที่ส่องสว่างหัวใจและชี้นำการ

ตัดสินใจของคริสตชนในทุกยุคสมัย นั่นคือเหตุผลที่เราต้องรู้สึกผูกพันที่จะ

เชิญชวนทุกคนให้แบ่งปันแสงสว่างและชีวิตที่เกิดจากการจำพระคริสต์ได้

ในใบหน้าของผู้ทนทุกข์และผู้ขัดสน ความรักต่อคนยากจนเป็น

องค์ประกอบสำคัญของประวัติศาสตร์การปฏิสัมพันธ์ของพระเจ้ากับเรา; 

มันผุดขึ้นจากใจกลางของพระศาสนจักรดั่งคำเรียกร้องต่อเนื่องถึงหัวใจของ

ผู้มีความเชื่อ ทั้งรายบุคคลและในชุมชนของเรา ในฐานะพระกายของพระ

คริสต์ พระศาสนจักรสัมผัสชีวิตของคนยากจนในฐานะ “เนื้อหนัง” ของเธอ

เอง เพราะที่ของพวกเขาคือที่พิเศษในประชากรที่จาริกของพระเจ้า ดังนั้น 

ความรักต่อคนยากจน — ไม่ว่าความยากจนของพวกเขาจะมาในรูปแบบ

ใด — คือเครื่องหมายทางพระวรสารของพระศาสนจักรที่ซื่อสัตย์ต่อพระ

หฤทัยของพระเจ้า แท้จริงแล้ว หนึ่งในความสำคัญอันดับแรกของ

ขบวนการฟื้นฟูทุกขบวนการในพระศาสนจักรคือความห่วงใยเป็นพิเศษต่อ



(76) 

 
คนยากจนเสมอมา ในแง่นี้ การทำงานของเธอกับคนยากจนแตกต่างในแรง

บันดาลใจและวิธีการจากการทำงานขององค์กรมนุษยธรรมอ่ืนๆ 

104. ไม่มีคริสตชนคนใดมองคนยากจนเป็นเพียงปัญหาสังคม; พวกเขา

เป็นส่วนหนึ่งของ “ครอบครัว” ของเรา พวกเขาคือ “หนึ่งในพวกเรา” และ

ความสัมพันธ์ของเรากับคนยากจนไม่สามารถลดทอนลงเหลือเพียง

กิจกรรมหรือหน้าที่ทางพระศาสนจักรอีกอย่างหนึ่ง ในถ้อยคำของเอกสาร

อปาเรซีดา “เราถูกขอให้อุทิศเวลาให้คนยากจน ให้ความสนใจด้วยความรัก

แก่พวกเขา ฟังพวกเขาด้วยความสนใจ ยืนเคียงข้างพวกเขาในช่วงเวลาที่

ยากลำบาก เลือกท่ีจะใช้เวลาหลายชั่วโมง หลายสัปดาห์ หรือหลายปีของ

ชีวิตเรากับพวกเขา และพยายามเปลี่ยนแปลงสถานการณ์ของพวกเขา โดย

เริ่มจากพวกเขา เราลืมไม่ได้ว่านี่คือสิ่งที่พระเยซูเองทรงเสนอในการกระทำ

และด้วยถ้อยคำของพระองค์” 

ชาวสะมาเรยีผูใ้จด ีอกีครัง้หนึ่ง 

105. วัฒนธรรมครอบงำในช่วงต้นสหัสวรรษนี้ต้องการให้เราทิ้งคนยากจน

ไว้ตามยถากรรม และถือว่าพวกเขาไม่สมควรได้รับความสนใจ ยิ่งไปกว่านั้น

คือความเคารพจากเรา สมเด็จพระสันตะปาปาฟรังซิส ในพระสมณสาส์น 

Fratelli Tutti ท้าทายให้เราไตร่ตรองอุปมาเรื่องชาวสะมาเรียผู้ใจดี (เทียบ 

ลก 10:25-37) ซึ่งนำเสนอปฏิกิริยาที่แตกต่างกันของผู้ที่เผชิญกับภาพชาย

บาดเจ็บนอนอยู่บนถนน มีเพียงชาวสะมาเรียผู้ใจดีเท่านั้นที่หยุดและดูแล



(77) 

 
เขา โป๊ปฟรังซิสถามเราแต่ละคนต่อไปว่า: “ท่านระบุตัวตนกับใครในคน

เหล่านี้? คำถามนี้ แม้จะตรงไปตรงมา แต่ก็เจาะจงและเฉียบขาด ท่าน

คล้ายคลึงกับตัวละครใด? เราต้องยอมรับว่าเราถูกล่อลวงอย่างต่อเนื่องให้

เพิกเฉยต่อผู้อ่ืน โดยเฉพาะคนอ่อนแอ ให้เรายอมรับว่า แม้เราจะก้าวหน้า

ไปมาก แต่เรายังคง ‘อ่านไม่ออกเขียนไม่ได้’ เมื่อพูดถึงการติดตาม ดูแล 

และสนับสนุนสมาชิกที่เปราะบางและอ่อนแอที่สุดในสังคมที่พัฒนาแล้ว

ของเรา เราเคยชินกับการมองไปทางอ่ืน เดินผ่านไป และเพิกเฉยต่อ

สถานการณ์จนกว่ามันจะกระทบเราโดยตรง” 

106. เป็นเรื่องสำคัญที่เราต้องตระหนักว่าเรื่องราวของชาวสะมาเรียผู้ใจดี

ยังคงทันสมัยในปัจจุบัน “ถ้าข้าพเจ้าพบคนนอนกลางแจ้งในคืนที่หนาวเย็น 

ข้าพเจ้าสามารถมองเขาหรือเธอว่าเป็นความรำคาญ คนข้ีเกียจ อุปสรรค

ขวางทาง ภาพที่น่ารำคาญ ปัญหาให้นักการเมืองจัดการ หรือแม้แต่ขยะที่

ทำให้ที่สาธารณะรกรุงรัง หรือข้าพเจ้าสามารถตอบสนองด้วยความเชื่อ

และความรัก และเห็นในบุคคลนี้มนุษย์ที่มีศักดิ์ศรีเหมือนกับข้าพเจ้า สิ่ง

สร้างที่พระบิดาทรงรักอย่างหาที่สุดมิได้ ภาพลักษณ์ของพระเจ้า พ่ีน้องชาย

หญิงที่พระเยซูคริสต์ทรงไถ่กู้ นั่นคือความหมายของการเป็นคริสตชน! 

ความศักดิ์สิทธิ์ จะถูกเข้าใจแยกจากการยอมรับอย่างมีชีวิตชีวาถึงศักดิ์ศรี

ของมนุษย์แต่ละคนได้หรือ?” ชาวสะมาเรียผู้ใจดีทำอะไร? 



(78) 

 
107. คำถามเหล่านี้เร่งด่วนยิ่งขึ้นในแสงสว่างของข้อบกพร่องร้ายแรงที่มี

อยู่ในชีวิตสังคมของเรา แต่รวมถึงในชุมชนคริสตชนของเราด้วย ความเฉย

เมยหลายรูปแบบที่เราเห็นรอบตัวแท้จริงแล้วเป็น “สัญญาณของแนว

ทางการใช้ชีวิตที่แพร่กระจายในวิธีต่างๆ และแนบเนียน ยิ่งกว่านั้น เมื่อเรา

หมกมุ่นกับความต้องการของตนเอง ภาพของผู้ที่ทนทุกข์รบกวนเรา มันทำ

ให้เราอึดอัด เพราะเราไม่มีเวลาจะเสียให้กับปัญหาของคนอ่ืน นี่คืออาการ

ของสังคมที่ไม่แข็งแรง สังคมที่แสวงหาความรุ่งเรืองแต่หันหลังให้ความทุกข์ 

ขออย่าให้เราจมลงสู่ความตกต่ำเช่นนั้น! ให้เรามองไปที่แบบอย่างของชาว

สะมาเรียผู้ใจดี” ถ้อยคำสุดท้ายของอุปมาในพระวรสาร — “จงไปและทำ

เช่นเดียวกัน” (ลก 10:37) — เป็นอาณัติที่คริสตชนทุกคนต้องใส่ใจทุกวัน 

ความทา้ทายทีห่ลกีเลีย่งไมไ่ดส้ าหรบัพระศาสนจกัรใน

ปัจจบุนั 

108. ในช่วงเวลาวิกฤตอย่างยิ่งในประวัติศาสตร์ของพระศาสนจักรในกรุง

โรม เมื่อสถาบันจักรวรรดิกำลังล่มสลายภายใต้แรงกดดันจากการรุกราน

ของคนเถ่ือน สมเด็จพระสันตะปาปานักบุญเกรกอรีผู้ยิ่งใหญ่รู้สึก

จำเป็นต้องเตือนใจผู้มีความเชื่อ: “ทุกนาทีเราสามารถพบลาซารัสถ้าเรา

แสวงหาเขา และทุกวัน แม้ไม่ได้แสวงหา เราก็พบคนหนึ่งที่ประตูของเรา 

ตอนนี้ขอทานล้อมเรา วิงวอนขอทาน; ต่อไปพวกเขาจะเป็นทนายแก้ต่างให้

เรา... ดังนั้น อย่าเสียโอกาสในการทำกิจเมตตา; อย่าเก็บสิ่งดีๆ ที่ท่าน



(79) 

 
ครอบครองไว้โดยไม่ได้ใช้” เกรกอรีประณามรูปแบบอคติต่อคนยากจนใน

สมัยนั้นอย่างกล้าหาญ รวมถึงความเชื่อที่ว่าพวกเขาต้องรับผิดชอบต่อ

ชะตากรรมของตน: “เม่ือใดที่ท่านเห็นคนยากจนทำสิ่งที่น่าตำหนิ อย่าดู

หมิ่นหรือทำให้เขาเสียชื่อเสียง เพราะไฟแห่งความยากจนอาจกำลังชำระ

การกระทำท่ีเป็นบาปของพวกเขา อย่างไรก็ตาม แม้จะเป็นเรื่องเล็กน้อย” 

บ่อยครั้ง ความรุ่งเรืองของเราทำให้เราตาบอดต่อความต้องการของผู้อ่ืน 

และทำให้เราคิดว่าความสุขและความสมบูรณ์ของเราขึ้นอยู่กับตัวเราเอง

เท่านั้น แยกจากผู้อ่ืน ในกรณีเช่นนี้ คนยากจนสามารถทำหน้าที่เป็นครูผู้

เงียบขรึมสำหรับเรา ทำให้เราตระหนักถึงความถือดีของเราและปลูกฝังจิต

วิญญาณแห่งความถ่อมตนที่ถูกต้องภายในเรา 

109. แม้จะเป็นความจริงที่คนรวยดูแลคนยากจน แต่สิ่งตรงกันข้ามก็จริง

ไม่น้อยไปกว่ากัน นี่เป็นข้อเท็จจริงที่น่าทึ่งซึ่งยืนยันโดยธรรมประเพณี

คริสต์ทั้งหมด ชีวิตสามารถพลิกผันได้จริงจากการตระหนักว่าคนยากจนมี

หลายสิ่งที่จะสอนเราเกี่ยวกับพระวรสารและข้อเรียกร้องของมัน โดยการ

เป็นพยานที่เงียบงัน พวกเขาทำให้เราเผชิญหน้ากับความไม่แน่นอนของ

การดำรงอยู่ของเรา ผู้สูงอายุ เช่น โดยความเปราะบางทางร่างกาย เตือน

เราถึงความเปราะบางของเราเอง แม้ในขณะที่เราพยายามปกปิดมันไว้

เบื้องหลังความรุ่งเรืองและรูปลักษณ์ภายนอก คนยากจนก็เช่นกัน เตือนเรา

ว่าทัศนคติที่หยิ่งยโสและก้าวร้าวที่เรามักใช้เผชิญความยากลำบากของชีวิต

นั้นไร้รากฐานเพียงใด พวกเขาเตือนเราว่าชีวิตที่ดูเหมือนปลอดภัยและ



(80) 

 
มั่นคงของเรานั้นไม่แน่นอนและว่างเปล่าเพียงใด ในที่นี้อีกครั้ง นักบุญเก

รกอรีผู้ยิ่งใหญ่มีหลายสิ่งที่จะบอกเรา: “อย่าให้ใครถือว่าตนปลอดภัย โดย

พูดว่า ‘ข้าพเจ้าไม่ได้ขโมยจากผู้อ่ืน แต่เพียงเพลิดเพลินกับสิ่งที่เป็นของ

ข้าพเจ้าโดยชอบธรรม’ เศรษฐีไม่ได้ถูกลงโทษเพราะเขาเอาสิ่งที่เป็นของ

ผู้อื่น แต่เพราะขณะครอบครองทรัพย์สมบัติมากมาย เขาได้กลายเป็นผู้

ยากจนภายใน นี่คือเหตุผลแท้จริงของการลงโทษเขาในนรก: ในความ

รุ่งเรืองของเขา เขาไม่รักษาความยุติธรรม; ความมั่งค่ังที่ได้รับทำให้เขาหยิ่ง

ผยองและทำให้เขาสูญเสียความรู้สึกเห็นอกเห็นใจทั้งหมด” 

110. สำหรับเราคริสตชน ปัญหาคนยากจนนำไปสู่ใจกลางความเชื่อของ

เรา นักบุญยอห์น เปาโลที่ 2 สอนว่าการเลือกเข้าข้างฝ่ายคนยากจน 

กล่าวคือความรักของพระศาสนจักรต่อคนยากจน “เป็นสิ่งสำคัญสำหรับ

เธอและเป็นส่วนหนึ่งของธรรมประเพณีท่ีสม่ำเสมอของเธอ และผลักดันให้

เธอให้ความสนใจต่อโลกท่ีความยากจนกำลังขยายตัวในสัดส่วนมหึมา แม้

จะมีความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีและเศรษฐกิจ” สำหรับคริสตชน คน

ยากจนไม่ใช่หมวดหมู่ทางสังคมวิทยา แต่เป็น “เนื้อหนัง” ของพระคริสต์ 

ไม่เพียงพอที่จะประกาศหลักคำสอนเรื่องการรับสภาพมนุษย์ของพระเจ้า

ในคำกว้างๆ เพ่ือเข้าสู่ความลึกลับอันยิ่งใหญ่นี้อย่างแท้จริง เราต้องเข้าใจ

อย่างชัดเจนว่าองค์พระผู้เป็นเจ้าทรงรับเอาเนื้อหนังที่หิวและกระหาย และ

ประสบความเจ็บป่วยและการถูกจองจำ “พระศาสนจักรที่ยากจนเพ่ือคน

ยากจนเริ่มต้นด้วยการเอ้ือมไปหาเนื้อหนังของพระคริสต์ หากเราเอื้อมไป



(81) 

 
หาเนื้อหนังของพระคริสต์ เราเริ่มเข้าใจบางสิ่ง เริ่มเข้าใจว่าความยากจนนี้ 

ความยากจนขององค์พระผู้เป็นเจ้า คืออะไรจริงๆ; และนี่ไม่ใช่เรื่องง่าย

เลย” 

111. โดยธรรมชาติของเธอ พระศาสนจักรเป็นหนึ่งเดียวกับคนยากจน ผู้

ถูกกีดกัน ผู้ถูกผลักไส และทุกคนที่ถือว่าเป็นผู้ถูกสังคมขับไล่ คนยากจนอยู่

ที่ใจกลางของพระศาสนจักร เพราะ “ความเชื่อของเราในพระคริสต์ ผู้ทรง

กลายเป็นคนยากจน และทรงอยู่ใกล้ชิดคนยากจนและผู้ถูกขับไล่เสมอ เป็น

พ้ืนฐานของความห่วงใยที่เรามีต่อการพัฒนาอย่างบูรณาการของสมาชิกท่ี

ถูกละเลยที่สุดในสังคม” ในใจเรา เราพบ “ความจำเป็นที่จะใส่ใจคำวิงวอน

นี้ ซึ่งเกิดจากการกระทำที่ปลดปล่อยของพระหรรษทานภายในเราแต่ละ

คน และดังนั้นจึงไม่ใช่เรื่องของพันธกิจที่สงวนไว้สำหรับคนเพียงไม่ก่ีคน” 

112. บางครั้ง ขบวนการหรือกลุ่มคริสตชนเกิดข้ึนโดยแสดงความสนใจ

เพียงเล็กน้อยหรือไม่มีเลยต่อความดีส่วนรวมของสังคม และโดยเฉพาะ

อย่างยิ่ง การปกป้องและความก้าวหน้าของสมาชิกที่เปราะบางและ

เสียเปรียบที่สุด แต่เราต้องไม่ลืมว่าศาสนา โดยเฉพาะศาสนาคริสต์ ไม่

สามารถจำกัดอยู่เพียงขอบเขตส่วนตัว ราวกับว่าผู้มีความเชื่อไม่มีธุระที่จะ

ส่งเสียงเกี่ยวกับปัญหาที่กระทบประชาสังคมและประเด็นที่สมาชิกห่วงใย 

113. แท้จริงแล้ว “ชุมชนพระศาสนจักรใด หากคิดว่าจะเดินไปตามทาง

ของตนได้อย่างสบายใจโดยไม่มีความห่วงใยที่สร้างสรรค์และความร่วมมือ



(82) 

 
ที่มีประสิทธิภาพในการช่วยให้คนยากจนมีชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรีและเอ้ือมไป

หาทุกคน ก็เสี่ยงที่จะพังทลายลง ไม่ว่าจะพูดเรื่องปัญหาสังคมหรือวิจารณ์

รัฐบาลมากเพียงใด มันจะล่องลอยไปสู่ความเป็นทางโลกฝ่ายจิตวิญญาณท่ี

พรางตัวด้วยการปฏิบัติศาสนกิจ การประชุมที่ไร้ผล และคำพูดที่ว่างเปล่า

ได้ง่าย” 

114. และไม่ใช่แค่คำถามของการให้ความช่วยเหลือสวัสดิการและการ

ทำงานเพ่ือให้แน่ใจว่ามีความยุติธรรมทางสังคมเท่านั้น คริสตชนควร

ตระหนักถึงความไม่สอดคล้องอีกรูปแบบหนึ่งในวิธีที่พวกเขาปฏิบัติต่อคน

ยากจน ในความเป็นจริง “การเลือกปฏิบัติที่เลวร้ายที่สุดที่คนยากจนได้รับ

คือการขาดการดูแลทางจิตวิญญาณ... การเลือกเข้าข้างฝ่ายคนยากจนของ

เราต้องแปลเป็นการดูแลทางศาสนาที่เป็นพิเศษและได้รับสิทธิพิเศษเป็น

หลัก” ทว่า ความใส่ใจทางจิตวิญญาณต่อคนยากจนนี้ถูกตั้งคำถาม แม้ใน

หมู่คริสตชน โดยอคติบางอย่างที่เกิดจากการที่เราพบว่าง่ายกว่าที่จะเมิน

เฉยต่อคนยากจน มีผู้ที่พูดว่า: “งานของเราคือสวดภาวนาและสอนหลักคำ

สอนที่ถูกต้อง” โดยการแยกแง่มุมทางศาสนานี้ออกจากการพัฒนาอย่าง

บูรณาการ พวกเขายังพูดด้วยว่า เป็นงานของรัฐบาลที่จะดูแลคนเหล่านั้น 

หรือว่าจะเป็นการดีกว่าที่จะไม่ดึงพวกเขาออกจากความยากจนแต่เพียง

สอนให้พวกเขาทำงาน บางครั้ง ข้อมูลทางวิทยาศาสตร์เทียมถูกอ้างเพ่ือ

สนับสนุนคำกล่าวอ้างที่ว่าเศรษฐกิจตลาดเสรีจะแก้ปัญหาความยากจนโดย

อัตโนมัติ หรือแม้กระทั่งว่าเราควรเลือกทำงานอภิบาลกับสิ่งที่เรียกว่าชน



(83) 

 
ชั้นนำ เพราะแทนที่จะเสียเวลากับคนยากจน จะดีกว่าที่จะดูแลคนรวย ผู้มี

อิทธิพล และมืออาชีพ เพ่ือที่ด้วยความช่วยเหลือของพวกเขา จะพบวิธี

แก้ปัญหาที่แท้จริงและพระศาสนจักรจะรู้สึกได้รับการคุ้มครอง เป็นเรื่อง

ง่ายที่จะรับรู้ถึงความเป็นทางโลกเบื้องหลังตำแหน่งเหล่านี้ ซึ่งจะนำเราไปสู่

การมองความเป็นจริงผ่านเลนส์ที่ตื้นเขิน ขาดแสงสว่างจากเบื้องบน และ

บ่มเพาะความสัมพันธ์ที่นำความปลอดภัยและตำแหน่งที่มีอภิสิทธิ์มาให้เรา 

การใหท้านในปจัจบุนั 

115. ข้าพเจ้าขอปิดท้ายด้วยการกล่าวบางอย่างเกี่ยวกับการให้ทาน 

(almsgiving) ซึ่งในปัจจุบันไม่ค่อยได้รับการมองในแง่ดีนัก แม้ในหมู่ผู้มี

ความเชื่อ ไม่เพียงแต่ไม่ค่อยมีการปฏิบัติ แต่บางครั้งยังถูกดูหมิ่น ขอให้

ข้าพเจ้าระบุอีกครั้งว่าวิธีที่สำคัญที่สุดในการช่วยเหลือผู้เสียเปรียบคือการ

ช่วยให้พวกเขาหางานที่ดี เพ่ือให้พวกเขาสามารถดำเนินชีวิตที่มีศักดิ์ศรี

มากขึ้นโดยการพัฒนาความสามารถและมีส่วนร่วมอย่างเป็นธรรม ในแง่นี้ 

“การขาดงานหมายถึงอะไรที่มากกว่าแค่การไม่มีแหล่งรายได้ที่มั่นคง งาน

ยังเป็นสิ่งนี้ แต่เป็นมากกว่านั้นมาก โดยการทำงาน เรากลายเป็นมนุษย์ที่

สมบูรณ์ขึ้น ความเป็นมนุษย์ของเราเบ่งบาน คนหนุ่มสาวกลายเป็นผู้ใหญ่

ได้ด้วยการทำงานเท่านั้น คำสอนด้านสังคมของพระศาสนจักรมองงานของ

มนุษย์เสมอมาว่าเป็นการมีส่วนร่วมในงานสร้างของพระเจ้าที่ดำเนินต่อไป

ทุกวัน ด้วยมือ ความคิด และหัวใจของคนทำงาน” ในทางกลับกัน ในที่ท่ีสิ่ง

นี้เป็นไปไม่ได้ เราไม่อาจเสี่ยงทิ้งผู้อ่ืนไว้กับชะตากรรมของการขาด



(84) 

 
สิ่งจำเป็นสำหรับชีวิตที่มีศักดิ์ศรี ดังนั้น การให้ทานยังคงเป็นวิธีการที่

จำเป็นในขณะนี้ สำหรับการสัมผัส การพบปะ และความเห็นอกเห็นใจต่อผู้

ที่โชคร้ายกว่า 

116. ผู้ที่ได้รับแรงบันดาลใจจากความรักที่แท้จริงรู้ดีว่าการให้ทานไม่ได้

ปลดเปลื้องหน่วยงานที่มีอำนาจจากความรับผิดชอบของพวกเขา ไม่ได้ขจัด

หน้าที่ของสถาบันรัฐบาลในการดูแลคนยากจน หรือลดทอนความพยายาม

ที่ชอบธรรมเพ่ือให้แน่ใจว่ามีความยุติธรรม การให้ทานอย่างน้อยเสนอ

โอกาสให้เราหยุดต่อหน้าคนยากจน มองเข้าไปในดวงตาของพวกเขา สัมผัส

พวกเขา และแบ่งปันบางสิ่งของตัวเรากับพวกเขา อย่างไรก็ตาม การให้ทาน 

ไม่ว่าจะเล็กน้อยเพียงใด ก็นำสัมผัสแห่งความรักภักดี (pietas) เข้ามาใน

สังคมท่ีถูกทำเครื่องหมายด้วยการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตนอย่างบ้า

คลั่ง ในถ้อยคำของหนังสือสุภาษิต: “ผู้ที่ใจกว้างย่อมเป็นสุข เพราะเขา

แบ่งปันอาหารแก่คนยากจน” (22:9) 

117. ทั้งพันธสัญญาเดิมและพันธสัญญาใหม่มีบทเพลงสรรเสริญการให้

ทานที่แท้จริง: “จงอดทนกับผู้ที่อยู่ในฐานะต่ำต้อย และอย่าให้เขารอทาน

ของท่าน... จงสะสมการให้ทานไว้ในคลังของท่าน และมันจะช่วยกู้ท่านจาก

หายนะทุกอย่าง” (บสร 29:8,12) พระเยซูเองทรงเสริมว่า: “จงขาย

ทรัพย์สินของท่าน และให้ทาน จงทำถุงใส่เงินสำหรับตนที่ไม่มีวันชำรุด จง



(85) 

 
สร้างขุมทรัพย์ในสวรรค์ที่ไม่มีวันหมดสิ้น ที่ซึ่งขโมยเข้าไม่ถึงและแมลงไม่

กัดกิน” (ลก 12:33) 

118. นักบุญยอห์น คริสออสตอมเป็นที่รู้จักจากคำกล่าวที่ว่า: “การให้ทาน

เป็นปีกของคำภาวนา หากท่านไม่ติดปีกให้คำภาวนา มันก็ยากท่ีจะบิน” ใน

ทำนองเดียวกัน นักบุญเกรกอรีแห่งนาเซียนซุสสรุปหนึ่งในคำเทศน์ที่มี

ชื่อเสียงของท่านด้วยถ้อยคำเหล่านี้: “ถ้าท่านคิดว่าข้าพเจ้ามีอะไรจะพูด 

ผู้รับใช้ของพระคริสต์ พ่ีน้องและทายาทร่วมของพระองค์ ให้เราเยี่ยมเยียน

พระคริสต์เมื่อใดก็ตามท่ีเราทำได้; ให้เราดูแลพระองค์ เลี้ยงดูพระองค์ สวม

เสื้อผ้าให้พระองค์ ต้อนรับพระองค์ ให้เกียรติพระองค์ ไม่ใช่เพียงที่ม้ือ

อาหาร อย่างที่บางคนทำ หรือโดยการชโลมน้ำมันพระองค์ อย่างที่มารีย์ทำ 

หรือเพียงโดยให้ยืมหลุมศพ อย่างโยเซฟแห่งอาริมาเธีย หรือโดยการจัดการ

ฝังศพพระองค์ อย่างนิโคเดมัส ผู้รักพระคริสต์ครึ่งๆ กลางๆ หรือโดยการให้

ทองคำ กำยาน และ มดยอบ อย่างโหราจารย์ องค์พระผู้เป็นเจ้าของ

ทั้งหมดทรงขอความเมตตา ไม่ใช่เครื่องบูชา... ดังนั้น ให้เราแสดงความ

เมตตาต่อพระองค์ในบุคคลของคนยากจนและผู้ที่นอนอยู่บนพื้นดินในวันนี้ 

เพ่ือที่เมื่อเราจากโลกนี้ไป พวกเขาจะต้อนรับเราเข้าสู่ที่พำนักนิรันดร” 

119. ความรักและความเชื่อมั่นลึกซึ้งท่ีสุดของเราจำเป็นต้องได้รับการบ่ม

เพาะอย่างต่อเนื่อง และเราทำเช่นนั้นผ่านการกระทำท่ีเป็นรูปธรรม การคง

อยู่ในอาณาจักรของความคิดและทฤษฎี ในขณะที่ล้มเหลวในการ



(86) 

 
แสดงออกผ่านการกระทำแห่งความรักท่ีบ่อยครั้งและเป็นรูปธรรม จะทำให้

ความหวังและความปรารถนาอันเป็นที่รักยิ่งของเราอ่อนแอและจางหายไป

ในที่สุด ด้วยเหตุผลนี้เอง เราคริสตชนต้องไม่ละทิ้งการให้ทาน มันสามารถ

ทำได้ในวิธีต่างๆ และแน่นอนว่ามีประสิทธิภาพมากข้ึน แต่มันต้องทำต่อไป 

เป็นการดีกว่าเสมอที่จะทำอะไรสักอย่าง ดีกว่าไม่ทำอะไรเลย ไม่ว่าจะมาใน

รูปแบบใด การให้ทานจะสัมผัสและทำให้หัวใจที่แข็งกระด้างของเรา

อ่อนโยนลง มันจะไม่แก้ปัญหาความยากจนของโลก แต่ก็ยังต้องดำเนินการ

ด้วยปัญญา ความขยันหมั่นเพียร และความรับผิดชอบต่อสังคม สำหรับ

ส่วนของเรา เราจำเป็นต้องให้ทานเป็นวิธีในการเอื้อมไปและสัมผัสเนื้อหนัง

ที่ทนทุกข์ของคนยากจน 

120. ความรักของคริสตชนทำลายกำแพงทุกอย่าง นำผู้ที่ห่างไกลให้เข้ามา

ใกล้ รวมคนแปลกหน้า และคืนดีศัตรู มันข้ามเหวที่มนุษย์ไม่สามารถ

เชื่อมต่อได้ และแทรกซึมไปถึงรอยแยกท่ีซ่อนเร้นที่สุดของสังคม โดย

ธรรมชาติของมัน ความรักของคริสตชนเป็นความรักเชิงพยากรณ์: มันทำ

อัศจรรย์และไม่มีขอบเขต มันทำให้สิ่งที่เป็นไปไม่ได้ดูเหมือนจะเกิดขึ้น 

ความรักคือวิธมองชีวิตและวิธีดำเนินชีวิตเหนือสิ่งอื่นใด พระศาสนจักรที่ไม่

กำหนดขอบเขตให้ความรัก ที่ไม่มีศัตรูให้ต่อสู้ แต่มีเพียงชายและหญิงให้รัก 

คือพระศาสนจักรที่โลกต้องการในปัจจุบัน 

121. ผ่านงานของท่าน ความพยายามของท่านที่จะเปลี่ยนโครงสร้างสังคม

ที่ไม่ยุติธรรม หรือท่าทีที่เรียบง่ายและจริงใจของความใกล้ชิดและการ



(87) 

 
สนับสนุน คนยากจนจะตระหนักว่าถ้อยคำของพระเยซูตรัสกับพวกเขาแต่

ละคนเป็นการส่วนตัวว่า: “เราได้รักเจ้า” (วว 3:9) 

ให้ไว้ ณ กรุงโรม ที่มหาวิหารนักบุญเปโตร  

วันที่ 4 ตุลาคม  

วันระลึกถึงนักบุญฟรังซิสแห่งอัสซีซี ปี ค.ศ. 2025 ปีที่หนึ่งในสมณสมัยของ

ข้าพเจ้า 

เลโอที่ 14  


